Guido von List e la tradizione magico-religiosa degli Ariogermani

Marco Maculotti

Guido von List (1848-1919) ¢ stato uno studioso, poeta, giornalista, scrittore e alpinista
tedesco. Il suo lavoro di ricerca sulle origini delle religioni pagane dell'antica Europa, e in
particolar modo le sue intuizioni volte a decifrare i significati piu esoterici dell'intero
complesso mitico degli antichi popoli germanici, costituisce tuttora un'occasione
imprescindibile per chiunque volesse
approfondire 1'argomento, al punto che Marcello
De Martino lo definisce '"l'antesignano della
teoria duméziliana" della tripartizione
indoeuropea, nonché "l'esatto omologo di George
Dumézil in ambito occultistico".

Tuttavia, i mirabili risultati di una vita intera
vennero ben presto dimenticati per non dire
osteggiati e banditi dell'intero ambito
accademico, in quanto si ritiene che le opere di
List ebbero l'infausta colpa di avere influenzato
notevolmente, in seguito alla sua morte, I'aspetto

trascendentale dell'ideologia nazionalsocialista.

Quel che ¢ certo & che il suo metodo di ricerca



differiva sensibilmente da quello che, secondo il paradigma scientifico moderno, si ritiene
accettabile e degno di riconoscimenti nella nostra epoca. List trasse infatti ispirazione dagli
insegnamenti teosofici di Helena Petrovna Blavatsky e coniugo i fondamenti dell'occultismo
gnostico con nozioni apprese dagli scritti della societa segreta dei Rosacroce, riuscendo in
tal modo a delineare una visione storico-religiosa molto differente da quella imposta dalla
societa moderna. Dopo decenni di studi, List giunse alla conclusione che l'intera Terra era
stata un tempo governata da una casta di re-sacerdoti (i rishi indiani, i druidi celtici),
detentori della conoscenza sacra che egli chiama Armanenschaft, per mezzo della quale essi
civilizzarono i popoli, conferendo loro un culto religioso e un paradigma spirituale di vita

che avrebbe reso possibile il mantenimento della pace sociale.

Guido von List: studioso, esploratore, chiaroveggente

List e i suoi collaboratori durante un
sopralluogo presso un sito megalitico in
Germania. Il suo ambito di ricerca
comprende la letteratura epica germanica,
la quale venne studiata da List nella sua
essenza metafisica, I'Edda, I'Havamal e la
Voluspain, nonché lo studio esoterico
dell'alfabeto runico. List costitui inoltre

una cerchia di dieci persone che chiamo

Hoher Armanen-Orden ("Alto Ordine
Armanico") e organizzo spedizioni in tutta

la Germania alla ricerca delle impronte

degli antichi culti: una volta sul luogo, il
gruppo organizzava sessioni di
meditazione, in quanto List riteneva che la manifestazione della vera sapienza nascosta
fosse fruibile dal gruppo attraverso le pratiche meditative e la fusione con I'elemento
naturale. A tal proposito, si rifaceva ai suoi studi sulle antiche pratiche yogiche e tantriche
dell'India antica. Molti testimoniano l'effettiva capacita di List di cadere in trance e di

ricevere visioni dell'antica eredita perduta.



L'influenza dell'orientalista Schlegel

Con riferimento alle dottrine dell'India antica,
List si rifece agli studi di Karl Wilhelm Friedrich
Schlegel e segnatamente al suo saggio "Sulla
lingua e saggezza degli Indiani" (1808), nel
quale l'autore si dedico allo studio del sanscrito,
giungendo alla conclusione che tutte le grandi
civilta conosciute e studiate al tempo derivavano
da un'unica stirpe originaria, quella indo-ariana,
originariamente ubicata all'estremo Nord del
globo (una leggenda che si trova in pressoché
tutte le mitologia antiche, comprese quelle di
civilta che al tempo di Schlegel non costituivano
ancora materia di studio accademico, quali per

es. le civilta precolombiane del Mesoamerica),

THE RELIGION OF THE
ARYO-GERMANIC FOLK

ESOTRUM AND Pt o

GUIDO von Liss

poi migrate verso Sud durante l'ultima grande glaciazione (circa 11.000 anni fa) per poi

dividersi e stanziarsi con il passare dei millenni in vari territori, quali la mezzaluna fertile,

la valle dell'Indo, la valle del Nilo e, piu recentemente, la penisola ellenica e quella italica,

oltre che nella valle del Reno. Queste conclusioni apparivano evidenti a Schlegel in virtu

dalle innumerevoli affinita che egli trovo tra il sanscrito e le lingue germaniche, ma anche

con il latino. Inoltre, egli derivo l'idea dell'insediamento primordiale posto a Settentrione

anche dalle leggende indiane relative alla tradizione del Monte Meru, la montagna sacra del

remoto Nord, l'axis mundi che si ritrova, puntualmente nella sua sede polare, in

innumerevoli tradizioni antiche—anche di civilta etnologicamente ben distanti dall'ambito

indo-europeo.



Il Wihinei e la "cristianizzazione degli Ariogermani"

Una rappresentazione di Wotan appeso all'lggdrasil, l'Albero
Cosmico dei Germani. Autosacrificandosi, Wotan acquisi per
primo la conoscenza sacra delle rune e divenne per questo il
primo maestro del genere umano. Il parallelismo con il Cristo

crocifisso é lampante.

Concentrando la sua ricerca sul cristianesimo, che
I'Europa aveva ormai da tempo accettato come
religione ufficiale, e confrontando i misteri esoterici
e le festivita del calendario cristiano con quelli
dell'antico paganesimo, List giunse alla conclusione
che la cosiddetta "cristianizzazione degli Ario-
Germani" fu solo esteriore, mentre il culto seguito

dagli antenati costituisce ancora oggi il contenuto

pit profondo del Cristianesimo. Egli dimostro le
sue teorie con la massima serieta, dimostrando in maniera incontrovertibile la perfetta
corrispondenza, etimologica e contenutistica, di ogni ricorrenza sacra cristiana, non solo
per quanto riguarda le festivita maggiori (Yule: Natale; Ostara: Pasqua, etc.) ma persino in
riferimento alle feste dei santi, e quindi per ogni singolo giorno del ciclo dell'anno sacro
(L'occultamento del wuotanismo nel cristianesimo). Secondo List, le innumerevoli
corrispondenze trovate da Schlegel tra il sanscrito e le lingue delle antiche genti europee
non puo che condurre in una ben determinata direzione: tutte le popolazioni indo-europee
derivano da una stirpe originaria, la quale, prima della dispersione conseguente all'ultima
glaciazione, parlava la stessa lingua (da lui denominata Ursprache). List, dunque, accetto i
presupposti derivanti dagli studi di Schlegel, ma si spinse oltre: indago le corrispondenze
esoteriche tra l'antico sistema religioso vedico e il paganesimo dell'Europa arcaica,
giungendo cosi—seguendo un metodo che potremmo definire sincretismo religioso ante-
litteram—alla ricostruzione del complesso magico-religioso degli antichi Germani: il
Wihinei. L'ovvia conseguenza del distacco dalla lingua originaria e dell'adozione delle varie
lingue volgari da essa derivanti, causo secondo List la scissione della conoscenza
tradizionale in due dottrine separate: quella esoterica insegnata agli iniziati (che 1'autore
denomina "armanismo") e quella exoterica di facile comprensione, fondata sul mito e

sull'antropomorfizzazione degli dei, per il popolo ("wotanismo").



La cosmogonia degli Ariogermani ricostruita

Il mistero primordiale & cosi descritto nel canto del mito antico dell'Edda, il Volupsa, citato

da List (La religione degli Ariogermani, p.36), che cosi recita:

All'origine non vi era sabbia, né mare né vento

non la terra in basso, né il cielo in alto,

vuoto abissale, in nessun luogo cresceva erba.

Esattamente cio che gli antichi Greci avevano denominato Kaos e che la moderna scienza,
come nota List, chiama la "nebbia primordiale": la sostanza primordiale da cui scaturirono

tutti gli elementi.

L autore poi continua:

Su quel vuoto senza fondo dell'abisso primordiale, rinchiuso su se stesso, aleggiava quella
incommisurata forza latente, quella causa originaria incausata, quella causa originaria
impersonale, che puo essere identificata come "il dio nascosto”, quale spirito impersonale,
immateriale, che ¢ allo stesso momento tempo e spazio. Attraverso il proprio respiro esso si

condensa in materia.

Piu avanti nell'opera (pag.57) List chiama questo dio non manifesto SURTUR ("stabile nel
primordiale” o "stabile nell'eterno") "lo Scuro", la sostanza primordiale e al tempo stesso il
"Grande Spirito" che aleggia sulle tenebre dell'abisso primordiale, lo "spirito della
salvezza", duplice mistero che si sviluppa in seguito come "duplice unitd", dividendosi in
una polarita maschile (ALLSATUR, Padre Universale, il primo Logos, vale a dire il dio
manifestatosi come "Spirito del Mondo", creatore di ogni cosa, demiurgo) e in una
femminile (HYLE, materia/elemento primordiale, matrice cosmica di ogni essere, Grande
Dea Madre). Gli insegnamenti esoterici dell'armanismo ricostruito da List contemplavano
quindi "una tripartizione, o meglio un triplice stato del concetto di Dio, per cui il dio
originario era rappresentato come androgino, ossia bisessuato" (La religione degli
Ariogermani, p.36).

In una prima fase della creazione, prosegue List, questo dio occulto si manifesta proprio
con il movimento, partendo da se stesso, rivelandosi come primo Logos, emanando in
seguito da sé i primi quattro elementi, e cioe¢ fuoco (Muspilheim), acqua (Audhumbla), aria
(Riflheim) e terra (Imir). Questo atto di creazione primordiale ¢ possibile perché,

distaccandosi la luce (il primo Logos) dalle tenebre dell'abisso, contemporaneamente si



distacco dall'unita primeva anche cio su cui la luce proietta il suo raggio, manifestandosi
come Hyle, materia cosmica destinata a ricevere l'influsso creatore di Allsatur e a tradurlo

nella molteplicita delle forme dell’essere.

Ymir attaccato da Wotan, Wile, We in un'illustrazione di Lorenz Frolich.



L'uccisione di Imir e la creazione del mondo

L'elemento Imir diede vita al progenitore dei giganti, mentre I'elemento Audhumbla generod
dalle pietre di sale un essere androgino, Buri, che a sua volta generd Bor. Quest'ultimo,
congiungendosi alla progenie di Imir, genero tre figli (Wotan, Wile, We) che uccisero il
gigante Imir (0 Ymir), "ne portarono via il corpo nello spazio vuoto fra Muspilheim e
Riflheim" (fuoco e aria) e da questo crearono cio che chiamiamo il nostro mondo. Si tratta
di un mito che trova i suoi parallelismi ovunque nelle tradizioni antiche: Imir ¢ la Tiamat
sumero-accadica, il Tifone greco sconfitto da Zeus e dai suoi fratelli olimpi, ed ¢ anche la
dea azteca Coyolxauhqui (Chalciuhtlicue, Acuecucyoticihuati). Confrontando il mito
germanico con quello mexica non si puo fare a meno di notare le somiglianze. Nel primo,

riporta List (pag.38):

Con l'uccisione di Imir sgorgo tanto sangue che dalle sue ferite l'intera razza dei Hrimthursi
si ammalo, sino a che uno di nome Bergermil ("antico monte"), il cui padre si chiamava
Thrudgelmir ("molto antico") e il nonno Dergelmir ("originario") salvo sé e la sua famiglia
in una "culla", che utilizzo per navigare come una barca. Nel mondo terreno ormai restaurato
impiantd la stirpe dei giganti, che fisso la sua dimora nelle terre al di 1a del mare, che
successivamente divenne il quinto luogo nel quale si stanzio la stirpe umana: Mitgard, la

terra artica, la terra posta al polo nord, luogo d'origine degli Ari.

Secondo le narrazioni azteche, Chalciuhtlicue/Acuecucyoticihuati era la dea che dominava i
cieli nell'eta del quarto sole, vale a dire quella precedente alla nostra. La dea amava molto
¢gli uomini, ma Tezcatlipoca—in tipiche vesti da trickster che ricordano le imprese del Loki
norreno—Ila accus0 di mascherare il suo egoismo di ricevere preghiere dagli uomini dietro
il pretesto di un amore disinteressato. Chalciuhtlicue fu tanto colpita da questa accusa che
pianse sangue per i successivi 52 giorni, causando un terribile diluvio che annego tutti gli
abitanti della Terra. Si salvano solamente un uomo e una donna, riparandosi dentro un
tronco di cipresso. Chalciuhtlicue viene poi sconfitta da Huitzilopochtli, che diventa il
governatore del quinto sole. Un altro mito riguardante la nascita di Huizilopochtli racconta
di come egli fronteggio la sorella Coyolxauhqui ("quella dai sonagli sul volto"), la uccise e
la fece a pezzi, creando il nuovo sole, la nuova luna, la nuova terra e, forse, anche 1'odierno

pianeta Marte.



I nani e i quattro venti

Il pianeta su cui viviamo, dunque, ha subito negli eoni diverse metamorfosi e con esso
I'intero cosmo. Questa verita esoterica traspare da tutte le dottrine tradizionali delle piu
antiche popolazioni. Unendo la comprensione dei testi epici germanici allo studio della
cosmogonia e dell'antropogenesi esposta da madame Blavatsky ne La dottrina segreta, List

arrivo alla conclusione che (La religione degli Ariogermani, p.38):

Prima che gli uomini venissero sulla terra, questa citta (Mitgard) approntata per gli uomini
fu abitata dai nani, che originariamente si erano sviluppati come vermi e bachi nel corpo
morto di Imir, e che successivamente ricevettero dagli dei l'aspetto e lo spirito umano, ma

non l'anima umana, e abitarono all'interno della terra in antri oscuri e fenditure.

Due nani raffigurati nell'edizione
dell'Edda poetica del 1895 da Lorenz
Frolich.

In seguito, gli dei posero
quattro nani come guide dei
venti principali (Austro: est,
Vestri: ovest, Sudri: sud,
Nordri: nord). Vennero in

seguito creati gli astri e i

pianeti—vale a dire, gli Asi
infusero i propri spiriti divini
nei sette pianeti. Con questo atto, dice List, "si concludeva il tempo primordiale". Leggendo
di questa misteriosa razza di "nani" originari dal corpo morto di Imir e abitatori
antidiluviani della terra, che ora vivono all'interno di essa "in antri oscuri e fenditure", il
nostro pensiero viene automaticamente condotto a tutto quell'ambito di leggende
riguardante il "Piccolo Popolo", esistenti in tutta 1'Europa arcaica (Scandinavia, Islanda,
Isole Britanniche, Germania) ma anche altrove (per esempio, nelle tradizioni dei nativi

americani).



Gli Asi creano il mondo, Wotan Hénir e Lodur creano 1'uomo

{
|

Wotan, Wile e We creano il mondo;

illustrazione di Lorenz Frglich.

Quelli che invece List
chiama "dei" non sono
quelli della triade
primordiale, bensi i sette Asi
che derivano dalla scissione
dei primi. Secondo l'autore,
gli Asi (il significato
letterale del termine ¢
"colonne del mondo")
creano la terra, 1 mari, il
cielo, ossia l'intero mondo
visibile, dal corpo
dell'ucciso Imir, "l'elemento
primordiale”, ma non

I'vomo, del quale essi sono

in grado di creare solo la

"figura" (lo "schema" su cui poi verra innestato il pneuma). Alla creazione della prima

coppia umana (Ask ed Embla, gli "Adamo ed Eva" germanici) contribuiscono Wotan

("luce, spirito, intelletto"; il respiro) che conferisce il pneuma spirituale, Hénir (alt. Wile;

"luce, anima, temperamento”; la volonta) crea 1'anima inferiore e l'intelletto e Lodur (alt.

We; "fuoco, passione, desiderio"; il fuoco originario) il corpo materiale. Il soffio divino che

Wotan immette nell'essere umano ¢ il terzo Logos, la scintilla divina presente nella nostra

interiorita.

La creazione dell'uomo. Si noti il simbolo della
triade sacra e l'aquila, simboleggiante lo spirito

di Wotan.




Ci sarebbero molti appunti da fare: innanzitutto bisogna notare che la tripartizione
dell'essere umano ¢ tipica della tradizione indo-europea. E infatti impossibile non notare la
corrispondenza tra Wotan/Hinir/Lodur e la triade dei Guna nella tradizione hindu, ossia i
tre componenti ultimi della prakrti/materia: sattva (virtuosita, purezza, luminosita,
saggezza), rajas (instabilita, attivita, desiderio) e tamas (torpore, ignoranza, indolenza).
Citiamo anche la Triade latina piu arcaica, studiata da Dumézil (La religione romana
arcaica), e formata da Giove (principio spirituale; casta dei sacerdoti), Marte (principio
animico; casta dei guerrieri) e Quirino (principio materiale; casta dei produttori).

Inoltre, altre tradizioni germaniche chiamano con denominazioni differenti i tre déi che
contribuiscono alla creazione dell'essere umano: se infatti Wotan/Odin & sempre presente,
Wile/Hénir ¢ a volte sostituito da Donar/Thor e We/Lodur da Loki, Freyr o Fricco. Ad ogni
modo, la denominazione di Wotan si ritrova sempre in tutte le narrazioni mitiche degli
antichi Germani poiché secondo List, "egli ¢ il piu potente della triade", & "1'Uno, 1'Unico, il

solo Essere" (pag.38), aggiungendo poco dopo che:

manifestazione, che si realizza
attraverso la materializzazione dello
spirito divino. E il secondo Logos e
come tale € il Padre Universale, che
ponendosi al di sopra di Wotan ¢
inafferrabile e irrappresentabile,
mentre appare in Wotan umanizzato
e rappresentabile. Il Padre
Universale, chiamato anche Surtur lo
Scuro (...) ¢ il creatore di tutto, e
Wotan ¢ il suo corrispettivo
umanizzato, per cui ¢ "tutt'uno col

suo padre in cielo”.

La seconda triade. Da sinistra a destra, Donar/Thor,

Wotan/Odin e Freyr/Fricco. Sotto, Loki che innesta il "fuoco originario" (ovvero le pulsioni provenienti dalla
materia) nell'essere umano. Wotan é assiso sul trono in quanto é il secondo Logos: Donar e Freyr non sono altro
che altre sue manifestazioni (Loki é manifestazione della sua assenza o, meglio, della sua presenza non percepita).
Per questo Wotan ¢ "Uno e Trino", e nella sua triplice manifestazione é in tutto identico a suo Padre, Surtur

"Stabile nell'eterno", che da origine a Allsatur, il primo Logos.

10



L'autosacrificio di Wotan, appeso all'Albero Cosmico

Le analogie con il cristianesimo non si fermano qui. Il mito narra che Wotan conosce i
segreti delle rune, le lettere che sono l'origine stessa di ogni conoscenza e di ogni potere.
Per ottenere questa sapienza immolo sé stesso (Wotan secondo Logos) in sacrificio a sé
stesso (Wotan primo Logos) diventando cosi il primo Erilaz, ovvero il primo "maestro
runico. Per apprendere l'arte della divinazione e della profezia, Wotan rimase appeso

all'albero cosmico Yggdrasill per nove giorni e nove notti. Cosi nell'Hdvamdl, 139:

Lo so io, fui appeso al tronco sferzato dal vento
per nove intere notti, ferito di lancia

e consegnato a Wotan, io stesso a me stesso,

su quell’albero che nessuno sa

dove dalle radici s’innalzi.

1 sette Asi.

11



La sapienza di Wotan ¢ conoscenza, magia e poesia al tempo stesso. Egli non solo conosce i
misteri dei Nove Mondi e 1'ordine delle loro stirpi, ma anche il destino degli uomini e il fato
stesso dell'universo. Forse ¢ per questo che Egli, unico tra gli Asi, riusci a dare una
coscienza spirituale all'essere umano: perché, accedendo alla comunione suprema con il
Grande Mistero, e apprendendo i segreti dell'alfabeto del cosmo, Egli riusci a sintetizzare
tutti e sette gli spiriti degli Asi in un'unica entitd spirituale, quella che gli antichi Greci
chiamavano pneuma. Con questo atto magico Wotan, secondo Logos, origind da se stesso il
terzo Logos, quello che ha il potere di dare la Vita spirituale all'essere umano, cosi come il
secondo Logos si auto-genero dal Primo. Bisogna ora aggiungere che, secondo List, i sette
dei Asi diedero vita ai sette pianeti: Wotan stesso diede la vita a Mercurio—ma anche Loki
ha caratteristiche mercuriali, presentandosi ora come trickster ora come eroe culturale—,
Urfir (o Baldr) al Sole, Mani/Mannus alla Luna, Tyr/Zio a Marte, Thor/Donar a Giove,
Freya/Fena a Venere e il Surtur primordiale a Saturno—List ipotizza che il latino Saturnus
sia una deformazione di Surtur, "stabile nell'Ur", ovvero nel primordiale. A nostro parere si

puo ipotizzare che Saturno sia anche Freyr, in quanto, esattamente come il Saturno italico,

governa sulla fecondita e sul raccolto dei campi.

Di questi sette Asi supremi, solo
Wotan pud riassumerli tutti, in
quanto Egli ¢ "tutt'uno con il suo
Padre in cielo". Si vede
chiaramente come il mito pagano
dell'autosacrificio di Wotan sia
stato in seguito adottato dal
cristianesimo con riferimento alla
figura del Cristo, anch’esso un dio
("Figlio primogenito del Dio
Padre") che sacrifica la sua vita
agli uomini: ¢ indubbio che nello
Havamal Wotan si rende
protagonista di un vero e proprio
processo di morte e risurrezione.

Anche il fatto che Wotan si auto-

trafigga con una lancia sembra aver

ispirato ai cristiani il motivo del

12



ferimento al costato di Gesu per mezzo della lancia di Longino. Sono anche evidenti
parallelismi con il mito di Osiride e con quello azteco di Quetzalcoatl, il quale, dopo essere
disceso al mondo infero, rubd le "ossa" (le rune del mito germanico) e le immerse nel
proprio sangue per far risorgere il genere umano. Invero, non puo stupirci constatare che,
quando le popolazioni del Nord Europa furono cristianizzate, la figura di Odino venne
regolarmente avvicinata a quella di Gesu: raffigurazioni dell'antico dio si trovano ancora

oggi in chiese cristiane come la parrocchiale di Akureyri, in Islanda.

SURTUR 1" triade
HYLE ALLSATUR

WOTAN 27 winde
WE/LODUR WILE/JHANIR

FREYR b 1 7 ASI planetarl
WOTAN ¥ THOR =

BALDR ©
TYR 1 FREYA ¢

MANNUS

LOKI 1l trickster

Schema riassuntivo.

Bibliografia consigliata:

1. Guido von List, La religione degli Ariogermani e Urgrund (Settimo Sigillo, 2008).
Guido von List, Il segreto delle rune (Barbarossa, 1996).

Guido von List, L'occultamento del wuotanismo nel cristianesimo (Arktos, 2005).

George Dumézil, La religione romana arcaica (BUR, 2001).

2

3

4. Helena Petrovna Blavatsky, La dottrina segreta (Ed. Teosofiche Italiane, 2008).
5

6. Jean Markale, Il druidismo—Religione e divinita dei Celti (Mediterranee, 1991).
7

T.G.E. Powell, I Celti (Il Saggiatore, 1959).

13



