
Guido von List e la tradizione magico-religiosa degli Ariogermani 
Marco Maculotti 

Guido von List (1848-1919) è stato uno studioso, poeta, giornalista, scrittore e alpinista 

tedesco. Il suo lavoro di ricerca sulle origini delle religioni pagane dell'antica Europa, e in 

particolar modo le sue intuizioni volte a decifrare i significati più esoterici dell'intero 

complesso mitico degli antichi popoli germanici, costituisce tuttora un'occasione 

impresc ind ib i l e pe r ch iunque vo les se 

approfondire l'argomento, al punto che  Marcello 

De Martino lo definisce "l'antesignano della 

teor ia dumézil iana" del la t r ipar t izione 

indoeuropea, nonché "l'esatto omologo di George 

Dumézil in ambito occultistico". 

Tuttavia, i mirabili risultati di una vita intera 

vennero ben presto dimenticati per non dire 

osteggiat i e bandit i del l ' intero ambito 

accademico, in quanto si ritiene che le opere di 

List ebbero l'infausta colpa di avere influenzato 

notevolmente, in seguito alla sua morte, l'aspetto 

trascendentale dell'ideologia nazionalsocialista. 

Quel che è certo è che il suo metodo di ricerca 

 1



differiva sensibilmente da quello che, secondo il paradigma scientifico moderno, si ritiene 

accettabile e degno di riconoscimenti nella nostra epoca. List trasse infatti ispirazione dagli 

insegnamenti teosofici di Helena Petrovna Blavatsky e coniugò i fondamenti dell'occultismo 

gnostico con nozioni apprese dagli scritti della società segreta dei Rosacroce, riuscendo in 

tal modo a delineare una visione storico-religiosa molto differente da quella imposta dalla 

società moderna. Dopo decenni di studi, List giunse alla conclusione che l'intera Terra era 

stata un tempo governata da una casta di re-sacerdoti (i rishi indiani, i druidi celtici), 

detentori della conoscenza sacra che egli chiama Armanenschaft, per mezzo della quale essi 

civilizzarono i popoli, conferendo loro un culto religioso e un paradigma spirituale di vita 

che avrebbe reso possibile il mantenimento della pace sociale. 

Guido von List: studioso, esploratore, chiaroveggente 

 

List e i suoi collaboratori durante un 

sopralluogo presso un sito megalitico in 

Germania. Il suo ambito di ricerca 

comprende la letteratura epica germanica, 

la quale venne studiata da List nella sua 

essenza metafisica, l'Edda, l'Havamal e la 

Voluspain, nonché lo studio esoterico 

dell'alfabeto runico. List costituì inoltre 

una cerchia di dieci persone che chiamò 

Hoher Armanen-Orden ("Alto Ordine 

Armanico") e organizzò spedizioni in tutta 

la Germania alla ricerca delle impronte 

degli antichi culti: una volta sul luogo, il 

g r u p p o o r g a n i z z av a s e s s i o n i d i 

meditazione, in quanto List riteneva che la manifestazione della vera sapienza nascosta 

fosse fruibile dal gruppo attraverso le pratiche meditative e la fusione con l'elemento 

naturale. A tal proposito, si rifaceva ai suoi studi sulle antiche pratiche yogiche e tantriche 

dell'India antica. Molti testimoniano l'effettiva capacità di List di cadere in trance e di 

ricevere visioni dell'antica eredità perduta. 

 2



L'influenza dell'orientalista Schlegel 

Con riferimento alle dottrine dell'India antica, 

List si rifece agli studi di Karl Wilhelm Friedrich 

Schlegel e segnatamente al suo saggio "Sulla 

lingua e saggezza degli Indiani" (1808), nel 

quale l'autore si dedicò allo studio del sanscrito, 

giungendo alla conclusione che tutte le grandi 

civiltà conosciute e studiate al tempo derivavano 

da un'unica stirpe originaria, quella indo-ariana, 

originariamente ubicata all'estremo Nord del 

globo (una leggenda che si trova in pressoché 

tutte le mitologia antiche, comprese quelle di 

civiltà che al tempo di Schlegel non costituivano 

ancora materia di studio accademico, quali per 

es. le civiltà precolombiane del Mesoamerica), 

poi migrate verso Sud durante l'ultima grande glaciazione (circa 11.000 anni fa) per poi 

dividersi e stanziarsi con il passare dei millenni in vari territori, quali la mezzaluna fertile, 

la valle dell'Indo, la valle del Nilo e, più recentemente, la penisola ellenica e quella italica, 

oltre che nella valle del Reno. Queste conclusioni apparivano evidenti a Schlegel in virtù 

dalle innumerevoli affinità che egli trovò tra il sanscrito e le lingue germaniche, ma anche 

con il latino. Inoltre, egli derivò l'idea dell'insediamento primordiale posto a Settentrione 

anche dalle leggende indiane relative alla tradizione del Monte Meru, la montagna sacra del 

remoto Nord, l'axis mundi che si ritrova, puntualmente nella sua sede polare, in 

innumerevoli tradizioni antiche—anche di civiltà etnologicamente ben distanti dall'ambito 

indo-europeo. 

 3



Il Wihinei e la "cristianizzazione degli Ariogermani" 

Una rappresentazione di Wotan appeso all'Iggdrasil, l'Albero 

Cosmico dei Germani. Autosacrificandosi, Wotan acquisì per 

primo la conoscenza sacra delle rune e divenne per questo il 

primo maestro del genere umano. Il parallelismo con il Cristo 

crocifisso è lampante. 

Concentrando la sua ricerca sul cristianesimo, che 

l'Europa aveva ormai da tempo accettato come 

religione ufficiale, e confrontando i misteri esoterici 

e le festività del calendario cristiano con quelli 

dell'antico paganesimo, List giunse alla conclusione 

che la cosiddetta "cristianizzazione degli Ario-

Germani" fu solo esteriore, mentre il culto seguito 

dagli antenati costituisce ancora oggi il contenuto 

più profondo del Cristianesimo. Egli dimostrò le 

sue teorie con la massima serietà, dimostrando in maniera incontrovertibile la perfetta 

corrispondenza, etimologica e contenutistica, di ogni ricorrenza sacra cristiana, non solo 

per quanto riguarda le festività maggiori (Yule: Natale; Ostara: Pasqua, etc.) ma persino in 

riferimento alle feste dei santi, e quindi per ogni singolo giorno del ciclo dell'anno sacro 

(L'occultamento del wuotanismo nel cristianesimo). Secondo List, le innumerevoli 

corrispondenze trovate da Schlegel tra il sanscrito e le lingue delle antiche genti europee 

non può che condurre in una ben determinata direzione: tutte le popolazioni indo-europee 

derivano da una stirpe originaria, la quale, prima della dispersione conseguente all'ultima 

glaciazione, parlava la stessa lingua (da lui denominata Ursprache). List, dunque, accettò i 

presupposti derivanti dagli studi di Schlegel, ma si spinse oltre: indagò le corrispondenze 

esoteriche tra l'antico sistema religioso vedico e il paganesimo dell'Europa arcaica, 

giungendo così—seguendo un metodo che potremmo definire sincretismo religioso ante-

litteram—alla ricostruzione del complesso magico-religioso degli antichi Germani: il 

Wihinei. L'ovvia conseguenza del distacco dalla lingua originaria e dell'adozione delle varie 

lingue volgari da essa derivanti, causò secondo List la scissione della conoscenza 

tradizionale in due dottrine separate: quella esoterica insegnata agli iniziati (che l'autore 

denomina "armanismo") e quella exoterica di facile comprensione, fondata sul mito e 

sull'antropomorfizzazione degli dèi, per il popolo ("wotanismo"). 

 4



La cosmogonia degli Ariogermani ricostruita 

Il mistero primordiale è così descritto nel canto del mito antico dell'Edda, il Volupsà, citato 

da List (La religione degli Ariogermani, p.36), che così recita: 

All'origine non vi era sabbia, né mare né vento 

non la terra in basso, né il cielo in alto, 

vuoto abissale, in nessun luogo cresceva erba. 

Esattamente ciò che gli antichi Greci avevano denominato Kaos e che la moderna scienza, 

come nota List, chiama la "nebbia primordiale": la sostanza primordiale da cui scaturirono 

tutti gli elementi. 

L’autore poi continua: 

Su quel vuoto senza fondo dell'abisso primordiale, rinchiuso su se stesso, aleggiava quella 

incommisurata forza latente, quella causa originaria incausata, quella causa originaria 

impersonale, che può essere identificata come "il dio nascosto", quale spirito impersonale, 

immateriale, che è allo stesso momento tempo e spazio. Attraverso il proprio respiro esso si 

condensa in materia. 

Più avanti nell'opera (pag.57) List chiama questo dio non manifesto SURTUR ("stabile nel 

primordiale" o "stabile nell'eterno") "lo Scuro", la sostanza primordiale e al tempo stesso il 

"Grande Spirito" che aleggia sulle tenebre dell'abisso primordiale, lo "spirito della 

salvezza", duplice mistero che si sviluppa in seguito come "duplice unità", dividendosi in 

una polarità maschile (ALLSATUR, Padre Universale, il primo Logos, vale a dire il dio 

manifestatosi come "Spirito del Mondo", creatore di ogni cosa, demiurgo) e in una 

femminile (HYLE, materia/elemento primordiale, matrice cosmica di ogni essere, Grande 

Dea Madre). Gli insegnamenti esoterici dell'armanismo ricostruito da List contemplavano 

quindi "una tripartizione, o meglio un triplice stato del concetto di Dio, per cui il dio 

originario era rappresentato come androgino, ossia bisessuato" (La religione degli 

Ariogermani, p.36).  

In una prima fase della creazione, prosegue List, questo dio occulto si manifesta proprio 

con il movimento, partendo da se stesso, rivelandosi come primo Logos, emanando in 

seguito da sé i primi quattro elementi, e cioè fuoco (Muspilheim), acqua (Audhumbla), aria 

(Riflheim) e terra (Imir). Questo atto di creazione primordiale è possibile perché, 

distaccandosi la luce (il primo Logos) dalle tenebre dell'abisso, contemporaneamente si 

 5



distaccò dall'unità primeva anche ciò su cui la luce proietta il suo raggio, manifestandosi 

come Hyle, materia cosmica destinata a ricevere l'influsso creatore di Allsatur e a tradurlo 

nella molteplicità delle forme dell’essere. 

 

Ymir attaccato da Wotan, Wile, We in un'illustrazione di Lorenz Frølich. 

 6



L'uccisione di Imir e la creazione del mondo 

L'elemento Imir diede vita al progenitore dei giganti, mentre l'elemento Audhumbla generò 

dalle pietre di sale un essere androgino, Buri, che a sua volta generò Bör. Quest'ultimo, 

congiungendosi alla progenie di Imir, generò tre figli (Wotan, Wile, We) che uccisero il 

gigante Imir (o Ymir), "ne portarono via il corpo nello spazio vuoto fra Muspilheim e 

Riflheim" (fuoco e aria) e da questo crearono ciò che chiamiamo il nostro mondo. Si tratta 

di un mito che trova i suoi parallelismi ovunque nelle tradizioni antiche: Imir è la Tiamat 

sumero-accadica, il Tifone greco sconfitto da Zeus e dai suoi fratelli olimpi, ed è anche la 

dea azteca Coyolxauhqui (Chalciuhtlicue, Acuecucyoticihuati). Confrontando il mito 

germanico con quello mexica non si può fare a meno di notare le somiglianze. Nel primo, 

riporta List (pag.38): 

Con l'uccisione di Imir sgorgò tanto sangue che dalle sue ferite l'intera razza dei Hrimthursi 

si ammalò, sino a che uno di nome Bergermil ("antico monte"), il cui padre si chiamava 

Thrudgelmir ("molto antico") e il nonno Dergelmir ("originario") salvò sé e la sua famiglia 

in una "culla", che utilizzò per navigare come una barca. Nel mondo terreno ormai restaurato 

impiantò la stirpe dei giganti, che fissò la sua dimora nelle terre al di là del mare, che 

successivamente divenne il quinto luogo nel quale si stanziò la stirpe umana: Mitgard, la 

terra artica, la terra posta al polo nord, luogo d'origine degli Ari. 

Secondo le narrazioni azteche, Chalciuhtlicue/Acuecucyoticihuati era la dea che dominava i 

cieli nell'età del quarto sole, vale a dire quella precedente alla nostra. La dea amava molto 

gli uomini, ma Tezcatlipoca—in tipiche vesti da trickster che ricordano le imprese del Loki 

norreno—la accusò di mascherare il suo egoismo di ricevere preghiere dagli uomini dietro 

il pretesto di un amore disinteressato. Chalciuhtlicue fu tanto colpita da questa accusa che 

pianse sangue per i successivi 52 giorni, causando un terribile diluvio che annegò tutti gli 

abitanti della Terra. Si salvano solamente un uomo e una donna, riparandosi dentro un 

tronco di cipresso. Chalciuhtlicue viene poi sconfitta da Huitzilopochtli, che diventa il 

governatore del quinto sole. Un altro mito riguardante la nascita di Huizilopochtli racconta 

di come egli fronteggiò la sorella Coyolxauhqui ("quella dai sonagli sul volto"), la uccise e 

la fece a pezzi, creando il nuovo sole, la nuova luna, la nuova terra e, forse, anche l'odierno 

pianeta Marte. 

 7



I nani e i quattro venti 

Il pianeta su cui viviamo, dunque, ha subito negli eoni diverse metamorfosi e con esso 

l'intero cosmo. Questa verità esoterica traspare da tutte le dottrine tradizionali delle più 

antiche popolazioni. Unendo la comprensione dei testi epici germanici allo studio della 

cosmogonia e dell'antropogenesi esposta da madame Blavatsky ne La dottrina segreta, List 

arrivò alla conclusione che (La religione degli Ariogermani, p.38): 

Prima che gli uomini venissero sulla terra, questa città (Mitgard) approntata per gli uomini 

fu abitata dai nani, che originariamente si erano sviluppati come vermi e bachi nel corpo 

morto di Imir, e che successivamente ricevettero dagli dèi l'aspetto e lo spirito umano, ma 

non l'anima umana, e abitarono all'interno della terra in antri oscuri e fenditure. 

 

Due nani raffigurati nell'edizione 

dell'Edda poetica del 1895 da Lorenz 

Frølich. 

In seguito, gli dèi posero 

quattro nani come guide dei 

venti principali (Austro: est, 

Vestri: ovest, Sudri: sud, 

Nordri: nord). Vennero in 

seguito creati gli astri e i 

pianeti—vale a dire, gli Asi 

infusero i propri spiriti divini 

nei sette pianeti. Con questo atto, dice List, "si concludeva il tempo primordiale". Leggendo 

di questa misteriosa razza di "nani" originari dal corpo morto di Imir e abitatori 

antidiluviani della terra, che ora vivono all'interno di essa "in antri oscuri e fenditure", il 

nostro pensiero viene automaticamente condotto a tutto quell'ambito di leggende 

riguardante il "Piccolo Popolo", esistenti in tutta l'Europa arcaica (Scandinavia, Islanda, 

Isole Britanniche, Germania) ma anche altrove (per esempio, nelle tradizioni dei nativi 

americani). 

 8



Gli Asi creano il mondo, Wotan Hänir e Lodur creano l'uomo 

Wotan, Wile e We creano il mondo; 

illustrazione di Lorenz Frølich. 

Quelli che invece List 

chiama "dèi" non sono 

q u e l l i d e l l a t r i a d e 

primordiale, bensì i sette Asi 

che derivano dalla scissione 

dei primi. Secondo l'autore, 

g l i As i ( i l s ign ifica to 

letterale del termine è 

"colonne de l mondo") 

creano la terra, i mari, il 

cielo, ossia l'intero mondo 

v i s i b i l e , d a l c o r p o 

dell'ucciso Imir, "l'elemento 

p r imord i a l e " , ma non 

l'uomo, del quale essi sono 

in grado di creare solo la 

"figura" (lo "schema" su cui poi verrà innestato il pneuma). Alla creazione della prima 

coppia umana (Ask ed Embla, gli "Adamo ed Eva" germanici) contribuiscono Wotan 

("luce, spirito, intelletto"; il respiro) che conferisce il pneuma spirituale, Hänir (alt. Wile; 

"luce, anima, temperamento"; la volontà) crea l'anima inferiore e l'intelletto e Lodur (alt. 

We; "fuoco, passione, desiderio"; il fuoco originario) il corpo materiale. Il soffio divino che 

Wotan immette nell'essere umano è il terzo Logos, la scintilla divina presente nella nostra 

interiorità. 

 

La creazione dell'uomo. Si noti il simbolo della 

triade sacra e l'aquila, simboleggiante lo spirito 

di Wotan. 

 9



Ci sarebbero molti appunti da fare: innanzitutto bisogna notare che la tripartizione 

dell'essere umano è tipica della tradizione indo-europea. È infatti impossibile non notare la 

corrispondenza tra Wotan/Hänir/Lodur e la triade dei Guṇa nella tradizione hindu, ossia i 

tre componenti ultimi della prakṛti/materia: sattva (virtuosità, purezza, luminosità, 

saggezza), rajas (instabilità, attività, desiderio) e tamas (torpore, ignoranza, indolenza). 

Citiamo anche la Triade latina più arcaica, studiata da Dumézil (La religione romana 

arcaica), e formata da Giove (principio spirituale; casta dei sacerdoti), Marte (principio 

animico; casta dei guerrieri) e Quirino (principio materiale; casta dei produttori). 

Inoltre, altre tradizioni germaniche chiamano con denominazioni differenti i tre dèi che 

contribuiscono alla creazione dell'essere umano: se infatti Wotan/Odin è sempre presente, 

Wile/Hänir è a volte sostituito da Donar/Thor e We/Lodur da Loki, Freyr o Fricco. Ad ogni 

modo, la denominazione di Wotan si ritrova sempre in tutte le narrazioni mitiche degli 

antichi Germani poiché secondo List, "egli è il più potente della triade", è "l'Uno, l'Unico, il 

solo Essere" (pag.38), aggiungendo poco dopo che: 

Quest'Unico è però la seconda 

manifestazione, che si realizza 

attraverso la materializzazione dello 

spirito divino. È il secondo Logos e 

come tale è il Padre Universale, che 

ponendosi al di sopra di Wotan è 

inafferrabile e irrappresentabile, 

mentre appare in Wotan umanizzato 

e r a p p r e s e n t a b i l e . I l P a d r e 

Universale, chiamato anche Surtur lo 

Scuro (...) è il creatore di tutto, e 

Wotan è i l suo cor r ispet t ivo 

umanizzato, per cui è "tutt'uno col 

suo padre in cielo”. 

La seconda triade. Da sinistra a destra, Donar/Thor, 

Wotan/Odin e Freyr/Fricco. Sotto, Loki che innesta il "fuoco originario" (ovvero le pulsioni provenienti dalla 

materia) nell'essere umano. Wotan è assiso sul trono in quanto è il secondo Logos: Donar e Freyr non sono altro 

che altre sue manifestazioni (Loki è manifestazione della sua assenza o, meglio, della sua presenza non percepita). 

Per questo Wotan è "Uno e Trino", e nella sua triplice manifestazione è in tutto identico a suo Padre, Surtur 

"Stabile nell'eterno", che dà origine a Allsatur, il primo Logos. 

 10



L'autosacrificio di Wotan, appeso all'Albero Cosmico 

Le analogie con il cristianesimo non si fermano qui. Il mito narra che Wotan conosce i 

segreti delle rune, le lettere che sono l'origine stessa di ogni conoscenza e di ogni potere. 

Per ottenere questa sapienza immolò sé stesso (Wotan secondo Logos) in sacrificio a sé 

stesso (Wotan primo Logos) diventando così il primo Erilaz, ovvero il primo "maestro 

runico. Per apprendere l'arte della divinazione e della profezia, Wotan rimase appeso 

all'albero cosmico Yggdrasill per nove giorni e nove notti. Così nell'Hávamál, 139: 

Lo so io, fui appeso al tronco sferzato dal vento 

per nove intere notti, ferito di lancia 

e consegnato a Wotan, io stesso a me stesso, 

su quell’albero che nessuno sa 

dove dalle radici s’innalzi. 

 

I sette Asi. 

 11



La sapienza di Wotan è conoscenza, magia e poesia al tempo stesso. Egli non solo conosce i 

misteri dei Nove Mondi e l'ordine delle loro stirpi, ma anche il destino degli uomini e il fato 

stesso dell'universo. Forse è per questo che Egli, unico tra gli Asi, riuscì a dare una 

coscienza spirituale all'essere umano: perché, accedendo alla comunione suprema con il 

Grande Mistero, e apprendendo i segreti dell'alfabeto del cosmo, Egli riuscì a sintetizzare 

tutti e sette gli spiriti degli Asi in un'unica entità spirituale, quella che gli antichi Greci 

chiamavano pneuma. Con questo atto magico Wotan, secondo Logos, originò da se stesso il 

terzo Logos, quello che ha il potere di dare la Vita spirituale all'essere umano, così come il 

secondo Logos si auto-generò dal Primo.  Bisogna ora aggiungere che, secondo List, i sette 

dèi Asi diedero vita ai sette pianeti: Wotan stesso diede la vita a Mercurio—ma anche Loki 

ha caratteristiche mercuriali, presentandosi ora come trickster ora come eroe culturale—, 

Urfir (o Baldr) al Sole, Mani/Mannus alla Luna, Tyr/Zio a Marte, Thor/Donar a Giove, 

Freya/Fena a Venere e il Surtur primordiale a Saturno—List ipotizza che il latino Saturnus 

sia una deformazione di Surtur, "stabile nell'Ur", ovvero nel primordiale. A nostro parere si 

può ipotizzare che Saturno sia anche Freyr, in quanto, esattamente come il Saturno italico, 

governa sulla fecondità e sul raccolto dei campi. 

Di questi sette Asi supremi, solo 

Wotan può riassumerli tutti, in 

quanto Egli è "tutt'uno con il suo 

P a d r e i n c i e l o " . S i v e d e 

chiaramente come il mito pagano 

dell'autosacrificio di Wotan sia 

stato in seguito adottato dal 

cristianesimo con riferimento alla 

figura del Cristo, anch’esso un dio 

("Figlio primogenito del Dio 

Padre") che sacrifica la sua vita 

agli uomini: è indubbio che nello 

H a v a m a l Wo t a n s i r e n d e 

protagonista di un vero e proprio 

processo di morte e risurrezione. 

Anche il fatto che Wotan si auto-

trafigga con una lancia sembra aver 

ispirato ai cristiani il motivo del 

 12



ferimento al costato di Gesù per mezzo della lancia di Longino. Sono anche evidenti 

parallelismi con il mito di Osiride e con quello azteco di Quetzalcoatl, il quale, dopo essere 

disceso al mondo infero, rubò le "ossa" (le rune del mito germanico) e le immerse nel 

proprio sangue per far risorgere il genere umano. Invero, non può stupirci constatare che, 

quando le popolazioni del Nord Europa furono cristianizzate, la figura di Odino venne 

regolarmente avvicinata a quella di Gesù: raffigurazioni dell'antico dio si trovano ancora 

oggi in chiese cristiane come la parrocchiale di Akureyri, in Islanda. 

 

Schema riassuntivo. 

Bibliografia consigliata: 

1. Guido von List, La religione degli Ariogermani e Urgrund (Settimo Sigillo, 2008). 

2. Guido von List, Il segreto delle rune (Barbarossa, 1996). 

3. Guido von List, L'occultamento del wuotanismo nel cristianesimo (Arktos, 2005). 

4. Helena Petrovna Blavatsky, La dottrina segreta (Ed. Teosofiche Italiane, 2008). 

5. George Dumézil, La religione romana arcaica (BUR, 2001). 

6. Jean Markale, Il druidismo—Religione e divinità dei Celti (Mediterranee, 1991). 

7. T.G.E. Powell, I Celti (Il Saggiatore, 1959).

 13


