
1

Università del Galles Trinity Saint David

Facoltà di Archeologia, Storia e Antropologia

MASTER IN ASTRONOMIA CULTURALE E 
ASTROLOGIA

La Divina Commedia di Dante come atto 

teurgico, una guida per il lettore beato dal

uno stato di miseria a uno stato di beatitudine.

Tesi presentata in adempimento dei requisiti per il conseguimento 

del titolo di Master of Arts

2013

Mauro Fenu



2



4



5

RINGRAZIAMENTI

Desidero ringraziare le seguenti persone per il loro sostegno, la loro partecipazione e la loro 

guida nella formulazione e nello sviluppo di questa tesi.

Dr. Dorian Gieseler Greenbaum Dr. 

Bernadette Brady

Dr. Nicholas Campion



6

DICHIARAZIONE DI ORIGINALITÀ

Dichiaro che la presente tesi rappresenta il frutto del mio lavoro, salvo dove 

espressamente indicato, e che non è stata precedentemente inclusa in alcuna tesi, 

dissertazione o relazione presentata all'Università o ad altre istituzioni ai fini del 

conseguimento di un titolo di studio, diploma o altra qualifica.



7

Abstract..............................................................................................................................8

1. Introduzione .............................................................................................................10

2. Il tempo di Dante, un tempo tumultuoso..........................................................................13

3. Teurgia.....................................................................................................................16

3.1. Teurgia: una panoramica ..................................................................................16

3.2. Teologia e cosmologia degli oracoli caldei........................................................20

3.3. La teurgia da Giamblico a Proclo fino a Pseudo-Dionigi l'Areopagita ...............24

4. L'esoterismo di Dante.........................................................................................................28

4.1. I fedeli seguaci dell'Amore.................................................................................28

4.2. Brunetto Latini ...................................................................................................36

5. L'arte sacra di Dante e lo scopo della Commedia ...................................................43

6. Dante e Dionigi l'Areopagita ....................................................................................53

7. La Commedia di Dante come atto teurgico..............................................................63

7.1. Il termine teurgia nell'opera di Dante ........................................................................64

7.2. La Vita Nuova come racconto dell'iniziazione di Dante .........................................65

7.3. La Commedia come atto teurgico .....................................................................68

8. La ricezione di Dante come arte teurgica........................................................................78

9. Conclusione .............................................................................................................81

10. Bibliografia ............................................................................................................85



8

Abstract

Il fascino intramontabile della Divina Commedia di Dante ha attirato per secoli non solo 

studiosi di letteratura medievale, italiana o rinascimentale, ma anche studiosi di 

cosmologia e matematica moderne che, alla ricerca di spiegazioni per i risultati delle 

loro ricerche, riscoprono e trovano ispirazione nella poesia di Dante. In questa ampia 

discussione accademica, la tesi propone un'interpretazione esoterica del viaggio 

cosmologico di Dante, con l'ipotesi che la Commedia sia stata concepita come un atto 

teurgico.

Dal punto di vista strutturale, questo articolo fornirà innanzitutto una panoramica 

generale dell'epoca di Dante, sottolineando il clima culturale, politico e religioso a 

Firenze e in Europa. Successivamente, la tesi traccia un quadro generale della teurgia, 

sottolineando la tradizione teurgica e il suo adattamento cristiano in relazione a 

Pseudo-Dionigi l'Areopagita (Vsecolo d.C.). La tesi fornirà quindi le argomentazioni a 

sostegno della tesi principale in cinque fasi. La prima fase discuterà le prove 

dell'affiliazione esoterica di Dante. La seconda fase esaminerà la concezione che Dante 

aveva della sua Commedia come poesia sacra. La terza fase confronterà la concezione 

di Dante della poesia sacra con l'adattamento cristiano della tradizione teurgica pagana 

in relazione a Pseudo-Dionigi l'Areopagita. Nella quarta fase, la tesi offrirà 

un'interpretazione della Commedia come atto teurgico. Nella quinta fase, verrà 

discussa la questione se il viaggio cosmologico di Dante rappresenti una sorta di 

veicolo cosmologico per il lettore, concentrandosi sulla ricezione dell'opera di Dante da 

parte degli occultisti e dei poeti del XIX e XX secolo.



9



10

1. Introduzione

Il fascino intramontabile del viaggio cosmologico nella Divina Commedia di Dante (1265-

1321) ha attirato per secoli non solo studiosi di letteratura medievale, filosofia, 

italianistica o rinascimentale, ma anche studiosi di cosmologia moderna e matematica 

che, alla ricerca di spiegazioni per i risultati delle loro ricerche, riscoprono e trovano 

ispirazione nella poesia di Dante.1  La letteratura disponibile è enorme, come afferma A. 

Iannucci nella sua introduzione a Dante: "Ad eccezione della Bibbia, nessun altro testo 

nella tradizione culturale occidentale ha generato più letteratura del poema sacro di 

Dante".2  Tuttavia, lo scopo generale e l'interpretazione dettagliata della Commedia sono 

ampiamente discussi nella letteratura accademica. Gli argomenti di queste controversie 

accademiche riguardano molte parti della Commedia, ad esempio il ruolo dei personaggi 

principali, come il ruolo di Virgilio, sia come mentore che come rappresentante della 

ragione, o il ruolo di Beatrice, sia

come simbolo o come persona realmente esistita; e se è un simbolo, rappresenta la 

teologia o la filosofia o, come suggerisce Mirsky, un'allegoria legata alla vita sessuale di 

Dante?3  Inoltre, Dante è stato definito eretico, templare, alchimista, rosacrociano, 

"massone ante litteram", maomettano e, naturalmente, cristiano. 4  La Chiesa cattolica 

ha inizialmente bollato Dante come eretico e ha inserito nella lista nera le sue idee 

politiche

1  Bruno Binggeli, Primum Mobile: Dantes Jenseitsreise und die Moderne Kosmologie, (Zurigo: Ammann, 
2006).
Robert Osserman, Geometrie des Universums: von der Göttlichen Komödie zu Riemann und Einstein, 
(Braunschweig; Wiesbaden: Vieweg, 1997).
2  Amilcare A. Iannucci, Dante: Contemporary Perspectives, (Toronto; Buffalo: University of Toronto 
Press, 1997).p. ix.
3  Mark Mirsky, Dante, Eros & Kabbalah, (Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press, 2003).
4  E. Aroux, Dante, Hérétique, Révolutionnaire et Socialiste; Révélations d'un Catholique sur le Moyen 
Âge, (Parigi: J. Renouard, 1854).
Primo Contro, Dante Templare e Alchimista : la Pietra Filosofale nella Divina Commedia : Inferno, (Foggia: 
Bastogi, 1998).
Leonardo Olschki, Mohammedan Eschatology and Dante's Other World, (Berkeley, Calif., 1951).



11

trattato sull'Impero e il Papato "La monarchia" nell'Index Librorum Prohibitorum nel 

1564, poi rimosso dall'indice nel 1881 e infine, nel 1921, Dante fu definito "il cantore più 

eloquente dell'idea cristiana" da Papa Benedetto XV.5

In questo dibattito accademico ampio e controverso, la tesi intende contribuire alla 

parte della discussione relativa all'interpretazione esoterica della Commedia di Dante, 

sviluppando l'ipotesi che la Commedia sia stata concepita come un atto teurgico. Gli 

obiettivi principali sono, in primo luogo, dimostrare che il viaggio cosmologico di Dante 

può essere considerato come la descrizione di un viaggio interiore attraverso peccati, 

vizi, virtù e qualità superiori di coscienza raggiunte attraverso l'iniziazione, e in secondo 

luogo mostrare che Dante ha organizzato le immagini sacre mitiche, che ha acquisito 

attraverso l'iniziazione, in una sorta di poesia teurgica progettata per condurre il lettore 

"beato", che può comprendere i termini anagogici, da uno stato di miseria a uno stato di 

beatitudine. 6

5 Anthony Cassell, Guido K. Vernani "La controversia sulla Monarchia: uno studio storico con traduzioni 
della Monarchia di Dante Alighieri, della confutazione della Monarchia composta da Guido Vernani e della 
bolla di Papa Giovanni XXII, Si fratrum", Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2004).
Praeclara Summorum Enciclica di Papa Benedetto XV su Dante, su 
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-
xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html consultato il 05.03.2013
6  Dante Alighieri, Epistole XIII 15, Società Dantesca Italiana, (nota: tutte le traduzioni da
www.danteonline.ite sono supervisionati dal consiglio scientifico della Società Dantesca Italiana, che 
seleziona singoli passaggi da diversi traduttori) all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR , consultato il 23.05.2013. 
Traduzione in inglese della Lettera a Can Grande di James Marchand dell'Università dell'Illinois, 
all'indirizzo http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html, consultato il 23.05.2013 
"...possiamo dire brevemente che lo scopo dell'insieme e delle parti è quello di liberare coloro che 
vivono in questa vita dallo stato di miseria e condurli allo stato di beatitudine".
Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXXII.66, Società Dantesca Italiana all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR, consultato il 23.05.2013 "O 
Luce Suprema, Tu, che ti elevi così al di sopra delle menti dei mortali, restituisci alla mia memoria
qualcosa della Tua epifania, e rendi la mia lingua così potente che io possa lasciare alle persone del 
futuro un barlume della gloria che è Tua, poiché tornando in qualche modo alla mia memoria e 
riecheggiando per un po' in queste righe, la Tua vittoria sarà più compresa".

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html
http://www.danteonline.it/
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR%20
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR%20
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


12

Dal punto di vista strutturale, il documento fornirà innanzitutto una panoramica 

generale dell'epoca di Dante, sottolineando il clima culturale, politico e religioso a 

Firenze e in Europa, con l'intento di mostrare il forte approccio etico di Dante nei loro 

confronti. Successivamente, la tesi traccia un quadro generale della teurgia, 

sottolineando la tradizione teurgica in relazione agli Oracoli Caldei, ai neoplatonici 

Plotino (204-270 d.C.), Giamblico (ca. 245–325 d.C.), Porfirio (233-305 d.C.) e Proclo 

(412-415 d.C.) e il suo adattamento cristiano relativo a Pseudo-Dionigi l'Areopagita 

(Vsecolo d.C.). In particolare, il ruolo della poesia in un contesto teurgico costituirà la 

cornice per l'ipotesi principale. Le argomentazioni a sostegno della tesi principale 

saranno poi sviluppate in cinque fasi. La prima fase discuterà le prove dell'affiliazione 

esoterica di Dante, in cui l'argomento dell'iniziazione riguarderà il rapporto di Dante con 

il gruppo esoterico noto come i fedeli d'amore (I fedeli seguaci dell'amore) e l'uso di un 

linguaggio codificato e segreto nella loro poesia, come sottolineato nella discussione 

accademica sull'esoterismo di Dante avviata da Giuseppe Rossetti (1783-1854).7  La 

seconda parte esaminerà la concezione che Dante aveva della sua Commedia come 

"Poema Sacro".8  La terza parte confronterà la concezione di Dante della poesia sacra 

con un adattamento cristiano della tradizione pagana e teurgica legata a Pseudo-Dionigi 

l'Areopagita, e in particolare alla sua opera La gerarchia ecclesiastica, in cui la teurgia è 

caratterizzata come "il compimento della teologia".9  Nel quarto passo la tesi offrirà 

un'interpretazione della Commedia come atto teurgico. Infine, nel quinto passo, si 

affronterà la questione se il viaggio cosmologico di Dante rappresenti

7  Luigi Valli, Il Linguaggio Segreto di Dante e dei "Fedeli d'Amore", (Milano: Luni, 1994).p.12.
8  Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXIII.63 e XXV.3, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 24.08.2013 "Sacred 
Poem"
9  Pseudo-Dionigi, Scazzoso Piero, Ramelli Ilaria e Bellini Enzo, Tutte le Opere, (Milano: Bompiani, 2009). 
432b, p. 230. «καὶ ἔστι τῆς θεολογίας ή θεουργία συγκεφαλαιωσις.»

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


13

Si discuterà di una sorta di veicolo cosmologico per il lettore, concentrandosi sulla 

ricezione e l'influenza dell'opera di Dante da parte del metafisico francese René 

Guénon (1861-1951), del filosofo, teologo e poeta russo Vladimir Solovyov (1853-1900) 

e il cofondatore del simbolismo russo e poeta Vyacheslav Ivanov (1866-1949), che 

enfatizzò l'aspetto dionisiaco e teurgico della poesia sacra come "vaso sacro attraverso 

il quale potevano essere espresse le verità mistiche universali".10

2. L'epoca di Dante, un periodo tumultuoso

Dante nacque a Firenze, probabilmente tra maggio e giugno del 1265. All'epoca Firenze 

era in espansione, trasformazione e conflitto. L'aumento delle attività commerciali con 

paesi lontani produsse prosperità, ricchezza generale, ricchi scambi culturali e una 

notevole immigrazione dalle campagne alla città. Non solo i contadini cercavano 

fortuna, ma anche i piccoli aristocratici venivano in città e avviavano piccole attività 

commerciali. Il padre di Dante, Alighiero, come riferisce William Anderson, "potrebbe 

essere stato un notaio ed era certamente un usuraio, che guadagnava abbastanza dalle 

sue transazioni da poter acquistare proprietà in città e nel contado, il cui reddito 

sosteneva Dante senza che questi dovesse esercitare una professione fino al momento 

del suo esilio".11  Anche la struttura urbana si sviluppò in modo visibile, non solo 

attraverso l'ampliamento delle mura cittadine o la costruzione di nuovi ponti sull'Arno, 

ma anche con lo skyline della città dominato dalle torri costruite dalle famiglie più ricche 

con lo scopo di mantenere il controllo sulla città. Le torri non rappresentavano solo un 

potere simbolico, ma erano

10  René Guénon, L'Esotérisme de Dante, (Parigi: les Éditions traditionnelles, 1949). Pamela 
Davidson, The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. A Russian Symbolist's Perception 
of Dante, (Cambridge: Cambridge University Press, 2009). p. 46.
11  William Anderson, Dante the Maker, (Londra; Boston: Routledge & Kegan Paul, 1980). p. 53.



14

Si trattava infatti di veri e propri luoghi di battaglia, poiché le famiglie più ricche di 

Firenze erano impegnate in una lotta senza tregua tra guelfi e ghibellini durante tutta la 

vita di Dante. 12  Inoltre, la trasformazione di Firenze fu influenzata anche dal numero 

crescente di nuove chiese che si diffondevano in tutta la città. I francescani costruirono 

Santa Croce nel 1228, i domenicani costruirono Santa Maria Novella nel 1246, gli 

agostiniani si stabilirono definitivamente a Firenze nel 1269. 13Questi nuovi ordini 

religiosi, anch'essi in competizione tra loro, svolsero un ruolo importante nella creazione 

di luoghi di studio e di lavoro, nell'organizzazione della vita comunitaria della 

popolazione urbana e nell'influenza sulla vita politica, culturale e religiosa.14  L'influenza 

culturale proveniva anche dal resto d'Italia, in particolare da Palermo in Sicilia attraverso 

Federico II (1194-1250) e la sua corte, famosa per le sue prolifiche relazioni tra filosofi, 

artisti, musicisti, scienziati e poeti di tradizione latina, araba, italiana, nord europea e 

greca.15  Inoltre, la fondazione da parte di Federico II della Scuola Siciliana, che traeva 

ispirazione dalla poesia trobadorica della Francia meridionale, contribuì ad affermare la 

poesia vernacolare contro la forma classica latina. 16  Sempre dalla Sicilia, la popolarità 

del fondatore dell'

ordine mistico monastico di San Giovanni in Fiore, Gioacchino da Fiore (1135-1202), 

contribuì alla varietà della vita culturale e religiosa di Firenze.17  Infine, le influenze 

culturali provenienti dal resto d'Europa, in particolare dalla Francia, hanno svolto un ruolo 

importante nella vita culturale di Firenze attraverso le idee provenienti dall'Università di 

Parigi, in particolare gli insegnamenti di Alberto Magno (1200-1280) e Tommaso 

d'Aquino

12  Anderson, Dante. pp. 54-55.
13  The World of Dante, Timeline, Università della Virginia all'indirizzo 
http://www.worldofdante.org/timeline.html consultato il 12.07.2013
14  Anderson, Dante. p. 80.
15  Anderson, Dante. p. 31.
16  Anderson, Dante. p. 32.
17  Anderson, Dante. p. 81.

http://en.wikipedia.org/wiki/Troubadour
http://en.wikipedia.org/wiki/San_Giovanni_in_Fiore_Abbey
http://www.worldofdante.org/timeline.html
http://www.worldofdante.org/timeline.html


15

(1225-1274) sviluppò un'interpretazione cristiana di Aristotele che sfidava 

l'interpretazione islamica del filosofo Averroè (1126-1198).18

Tuttavia, il nostro compito non è quello di fornire un resoconto dettagliato di tutte le 

influenze culturali che hanno avuto un ruolo nell'opera di Dante. Ai fini della tesi è 

sufficiente aver brevemente delineato che Dante visse in un'epoca di tumulti politici, 

culturali, sociali e religiosi e che il suo atteggiamento nei confronti di questi era attivo. 

Dante prese parte attiva a tutte le dispute sopra menzionate; combatté con la cavalleria 

guelfa nella battaglia di Campaldino (1289), fu coinvolto attivamente nella vita politica di 

Firenze, nel 1295 fu eletto al Consiglio dei Cento e pochi mesi dopo fu eletto al 

Consiglio dei Trentasei, nel 1300 fu eletto uno dei sei Priori della città (il più alto organo 

di governo di Firenze) e naturalmente partecipò vigorosamente alla vita culturale, 

assumendo una posizione propria nei dibattiti del suo tempo.19  Pensare a Dante come 

a un poeta seduto sotto una veranda sulle colline di Firenze in una calda serata estiva, 

intento a scrivere testi ispirati, non aiuta a comprendere la sua opera. Dante era un 

uomo concreto; come afferma il filosofo italiano Massimo Cacciari, commentando 

Beatrice come principale figura ispiratrice dell'opera di Dante: «Beatrice non è un puro 

simbolo, ma una donna che è realmente esistita e che Dante ha realmente incontrato». 

Nelle opere di Dante, Beatrice assume un significato sempre più significativo fino alla 

Commedia, in cui rappresenta non solo la teologia, ma la teologia operativa.

non è possibile comprendere Dante se non si è consapevoli del suo linguaggio pratico» 

20. 

18  Anderson, Dante. p. 58.
19  Richard H. Lansing, Dante: the Critical Complex, (New York: Routledge, 2003). Vol.5 p.19.
20  Massimo Cacciari, Massimo Cacciari racconta Dante e la Divina Commedia su 
http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8 al minuto 17:57, consultato il 15.08.2013 «Beatrice 
non è puro simbolo, ma è una donna realmente vissuta e che Dante ha realmente incontrato e che

http://en.wikipedia.org/wiki/Early_Islamic_philosophy
http://en.wikipedia.org/wiki/Early_Islamic_philosophy
http://en.wikipedia.org/wiki/Averroes
http://en.wikipedia.org/wiki/Battle_of_Campaldino
http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8
http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8


16

Il linguaggio pratico di Dante, che esprime la sua capacità di attivare simboli in un 

contesto teologico-mitico, rendendoli vivi come agenti che conducono all'obiettivo del 

progresso spirituale, è una qualità che può essere osservata anche in un contesto 

teurgico.

3. Teurgia

3.1. Teurgia: una panoramica

La teurgia, che letteralmente tradotto significa "opera divina", era fondamentalmente 

una pratica rituale utilizzata dai neoplatonici a partire dal IIIsecolo d.C. Secondo Gregory 

Shaw, Giamblico può essere considerato una fonte primaria sulla teurgia:21

Iamblichus era stato condotto ai livelli più elevati del platonismo da Porfirio e, sebbene 

Porfirio avesse anche introdotto Iamblichus alla teurgia, fu proprio Iamblichus a scoprirne il 

significato più profondo. Per Porfirio la teurgia era solo una preparazione alla vita filosofica e 

doveva essere lasciata ai margini delle discipline superiori. Giamblico, invece, spostò la 

teurgia dai margini al centro, non solo nella vita del filosofo, ma per chiunque adorasse gli 

dei. 22

Per Crystal Addey, il De mysteriis di Giamblico è "il trattato più ampio sopravvissuto dal 

mondo antico sui fenomeni religiosi politeistici, come la divinazione e il sacrificio, e sulla 

teurgia e la ragione del rituale". 23  Infatti, secondo Gregory Shaw, Giamblico non solo 

pose la teurgia al centro della disciplina platonica, ma legò intimamente la salvezza 

dell'anima al rituale

assumono sempre più ricchi significati, fino a giungere alla commedia. Nella commedia a rappresentare 
non solo come si dice la teologia, ma la teologia operante.
21  θεουργία = opera divina LSJ The Online Liddell-Scott-Jones Greek-English Lexicon at 
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid=49658&context=search accessed 24.09.2013
22 Gregory Shaw, Theurgy and the Soul : the Neoplatonism of Iamblichus, (University Park, Pa.: 
Pennsylvania State University Press, 1995). p.14.
23 Crystal Addey, "Oracles, Dreams and Astrology in Iamblichus' De Mysteriis", in Seeing with Different 
Eyes: Essays in Astrology and Divination, a cura di Angela Voss Patrick Curry (Newcastle, Regno 
Unito: Cambridge Scholars Pub., 2007). p. 36

http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch


17

invocazione del potere naturale del cosmo e forniva "una giustificazione filosofica per 

l'esecuzione di questi riti".24  Inoltre, per Shaw, la distinzione di Giamblico tra teologia e 

teurgia è fondamentale per comprendere il suo platonismo; per Giamblico, la teologia 

era solo un discorso sugli dei e, come la filosofia, rimaneva, per quanto esaltata, 

un'attività umana, mentre la teurgia era in grado di elevare l'uomo a uno status divino e 

realizzava l'obiettivo della filosofia.25Giamblico spiega la rilevanza dei riti teurgici come 

soteriologici:

È evidente, infatti, dai riti stessi, che ciò di cui stiamo parlando in questo momento è un 

metodo di salvezza per l'anima; poiché nella contemplazione della visione "beata" l'anima 

scambia una vita con un'altra ed esercita un'attività diversa, e considera se stessa non 

più umana, e giustamente: poiché spesso, avendo abbandonato la propria vita, ha 

guadagnato in cambio l'attività più beata degli dei...Infatti, tale attività non trascina verso 

la passione e l'impurità, ma al contrario rende puri e immutabili noi che siamo diventati 

soggetti alle passioni per via della nascita».26

Giamblico distingueva diversi tipi di anima, e a ciascun tipo di anima corrispondevano 

diversi tipi di riti.27  Tuttavia, il rituale della teurgia operava fondamentalmente con 

synthémata e symbola, segni e simboli.28  I symbola erano normalmente usati nel mondo 

greco per stabilire una sorta di accordo: un pezzo di ceramica veniva spezzato a metà e i 

pezzi venivano dati alle due parti. Quando i due pezzi venivano ricomposti e l'oggetto era 

restaurato, l'identificazione era

24  Shaw, Theurgy. pp. 4-5.
25  Shaw, Theurgy. p. 5.
26  Iamblichus, Clarke Emma C. Dillon John M. Hershbell Jackson P., Iamblichus, On the Mysteries, 
(Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003).41.9
27  Giamblico, Sui misteri. 149.-17
28  Shaw, Theurgy. pp. 48-50.



18

stabilito e quindi il riconoscimento e la fiducia furono confermati.29  In un rituale teurgico, 

i simboli e le firme svolgevano un compito simile, aiutando a invocare gli dei o i demoni 

ad essi correlati. Il principio di funzionamento che collega i simboli, l'anima e il divino è 

quello della simpatia. 30  Lo scopo del teurgo era quindi quello di attivare ritualmente la 

simpatia presente nei simboli con l'aiuto della cosiddetta telestiké.31  Ciò veniva 

realizzato collocando segni materiali come pietre, piante e figure su o in un oggetto ed 

eseguendo preghiere, canti e invocazioni al dio o al daimôn, invitandoli a entrare 

nell'oggetto. Lo scopo principale della telestiké era quello di ottenere consigli dal dio 

specifico che era stato invitato a entrare nell'oggetto. Una pratica simile, chiamata 

desmos, "legame", aveva lo stesso scopo, ma invece di un oggetto, il destinatario era 

una persona. 32Il vantaggio era che il destinatario aveva più possibilità di un semplice 

oggetto inanimato di esprimere il consiglio proveniente dal dio o dal daimon. Infine, 

l'operazione teurgica più importante era quella dell'ascesa e della congiunzione con il 

divino come anagógé. Giamblico descriveva la congiunzione:

«E quando ha congiunto (l'anima) individualmente alle parti del cosmo e a tutti i poteri 

divini che le pervadono, questo conduce e affida l'anima alla custodia del demiurgo 

universale e la rende esterna a tutta la materia e unita solo al logos eterno. Ciò che 

intendo dire è che collega l'anima individualmente al dio autogenerato e auto-mosso, e 

con il potere intellettuale e adorante del cosmo che sostiene tutto, e con ciò che conduce 

all'intelligibile

29  Todd. M., Compton, "The Handclasp and Embrace as Tokens of Recognition" in John M. Lundquist 
e Stephen D. Ricks, eds. By Study and Also By Faith.
The Neal A. Maxwell Institute for Religious Scholarship Brigham Young University 
all'indirizzo http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1249 
consultato il 13.07.2013
30  Iamblichus, On the Mysteries. 138.1-5
31  Majercik Ruth Dorothy, The Chaldean Oracles : Text, Translation, and Commentary, (Leiden; New 
York: E.J. Brill, 1989). p.26.
32  Majercik, Gli oracoli caldei. p. 27.

http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1249


19

verità, e con i poteri perfezionati, realizzati e altri poteri demiurgici del dio, in modo che 

l'anima teurgica sia perfettamente stabilita nelle attività e nelle intellezioni dei poteri 

demiurgici. Quindi, infatti, deposita l'anima nel seno del dio demiurgico nel suo insieme. E 

questo è l'obiettivo dell'ascesa sacra (dell'anima) secondo gli egiziani."33

Tuttavia, secondo la legge di attrazione della simpatia, espressa come "il simile attira il 

simile", il rituale della teurgia richiedeva che il teurgo avesse purificato la sua anima in 

misura adeguata all'unificazione con gli dei. 34La purificazione richiesta per la teurgia 

doveva essere raggiunta attraverso la conoscenza e i riti sacri poiché, secondo 

Giamblico, "l'unione efficace non avviene certamente mai senza la conoscenza".35  

Anche se Giamblico considerava i riti essenziali per la purificazione dell'anima, 

attribuiva una qualità simile alla commedia e alla tragedia:

"Il potere delle passioni umane che sono dentro di noi, quando vengono represse, 

diventano corrispondentemente più forti; ma se le esercitiamo in brevi esplosioni e entro 

limiti ragionevoli, godono di un moderato sollievo e trovano soddisfazione, e quindi, 

essendo "purificate", vengono placate attraverso la persuasione e non con la violenza. 

Ecco perché, quando contempliamo le passioni degli altri sia nella commedia che nella 

tragedia, stabilizziamo le nostre passioni, le rendiamo più moderate e le purifichiamo; e 

allo stesso modo nei riti sacri, guardando e ascoltando oscenità, siamo liberati dal male 

che ci colpirebbe se le praticassimo". 36

L'affermazione di cui sopra (che può essere ricondotta alla teoria aristotelica della 

catarsi espressa nella Poetica), insieme al fatto che la principale fonte di ispirazione per 

i teurghi erano gli Oracoli Caldei (una raccolta di versi

33 Iamblichus, On the Mysteries. 292.4-14.
34  Iamblichus, Sui misteri. 38.8-10.
35  Giamblico, Sui misteri. 98.6.
36  Giamblico, Sui misteri. 39.11



20

scritti in esametri), e il fatto che i canti fossero una parte sostanziale dei riti teurgici, 

mostrano un primo collegamento preliminare tra la poesia sacra e la teurgia. 37

3.2. Teologia e cosmologia degli Oracoli Caldei Gli Oracoli, 

considerati dai neoplatonici successivi autorevoli quanto il Timeo di Platone, 

sarebbero stati rivelati direttamente dagli dei a due uomini santi: Giuliano il Caldeo 

e suo figlio, Giuliano il Teurgo.38  Nel 1898,

Wilhelm Kroll (1869-1939) raccolse circa trecento versi sopravvissuti sotto forma di 

frammenti, che insieme alle citazioni e ai commenti diffusi negli scritti e 

nell'insegnamento rituale di Proclo, Damascio e altri, come li definì Majercik, "cristiani 

platonizzanti" come Arnobio di Sicca (253-327 d.C. circa), Mario Vittorino (280-363 d.C. 

circa) e Sinesio di Cirene (370-413 d.C.), rappresentano i documenti disponibili oggi. 39  

Tuttavia, gli Oracoli furono ancora commentati nell'XIsecolo dal filosofo bizantino Michele 

Psello (1019-1078 circa).40Ai fini della tesi, è ora opportuno menzionare alcuni elementi 

riguardanti la teologia, la cosmologia e la rilevanza dell'Amore come Eros e di Ecate 

come Anima del Mondo operante negli Oracoli Caldei.

Gli Oracoli possono essere collocati in un contesto platonico, secondo Majercik: "La 

teologia caldea riflette in gran parte le sue origini medio-platoniche, con un'enfasi su

37  Aristotele, Poetica 1449b, Perseus Digital Library all'indirizzo 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3 
D1449b
consultato il 28.09.2013
Majercik, Chaldean Oracles. p. 1.
38  Majercik, Chaldean Oracles. pp. 1, 2.
39  E. R. Dodds, "New Light on the Chaldaean Oracles", H. Theolo. Review Harvard Theological 
Review, 54 (1961). p. 263.
Majercik, Oracoli caldei. p. 3.
40  Majercik, Chaldean Oracles. p. 3.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3D1449b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3D1449b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3D1449b


21

in particolare sulla trascendenza del Dio Supremo".41  Negli Oracoli caldei, Dio è 

rappresentato in una triplice forma. La prima è il Padre, anche Fuoco primordiale e 

Primo Intelletto che genera il Demiurgo come Secondo Intelletto.42  In mezzo ai Padri c'è 

Ecate, descritta come "intorno alla cavità del suo fianco destro sgorga in abbondanza un 

grande flusso dell'Anima generata primordialmente, che anima totalmente la luce, il 

fuoco, l'etere, i mondi", inoltre "nel fianco sinistro di Ecate esiste la fonte della virtù, che 

rimane interamente all'interno e non rinuncia alla sua verginità".43  Nel Frammento 56 

viene descritta la fonte generativa: "In verità Rea è la fonte e il flusso delle benedette 

realtà intellettuali. Poiché lei, prima in potere,

riceve la nascita di tutte queste cose nel suo grembo inesprimibile e riversa (questa 

nascita) sul Tutto mentre esso segue il suo corso». 44  Inoltre, negli Oracoli viene indicato 

un modo per comprendere l'Intelligibile: «...dovresti estendere una mente vuota verso 

l'Intelligibile per comprenderlo, poiché esso esiste al di fuori della (tua) mente", e anche 

come "Rivestito dalla testa ai piedi di una luce clamorosa, armato nella mente e 

nell'anima di una forza a triplice punta, devi gettare nella tua immaginazione l'intero 

simbolo della triade, e non andare verso i canali empiri in modo dispersivo, ma con 

concentrazione".45  Secondo gli Oracoli, i principi e le idee che volano fuori dal Padre 

sono ancora collegati a lui attraverso diversi veicoli e fungono da collegamento tra il 

Padre e la materia, producendo immagini manifeste di cose non manifeste.46Il cielo è 

stato costruito come una figura rotonda, con i sette pianeti, ponendo la terra al centro 

circondata da un insediamento di

41  Majercik, Oracoli caldei. p. 5.
42  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 7.
43  Majercik, Oracoli caldei. Frr. 50, 51.
44  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 56.
45  Majercik, Oracoli caldei. Frr. 1,2.
46  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 37, 40, 78.



22

stelle, che non hanno errori e producono melodie celesti. 47  Il mondo, che è stato creato 

con gli elementi del fuoco, dell'acqua, della terra e dell'etere che tutto nutre, è pieno di 

simboli seminati dalla Mente Paterna. 48  L'anima, come padrona di tutta la vita, rimane 

immortale, ma l'anima che nasce ha qualcosa del corpo; contiene la mente ed è 

contenuta nel corpo.49  La Mente paterna ha anche seminato simboli nelle anime, 

riempiendole di puro amore, "come guida e sacro legame di tutte le cose", che 

costituisce l'essenza della simpatia.50  Le anime che discendono dal Padre possono 

evitare l'influenza del destino concependo le opere del Padre (teurgia).51  Tuttavia, le 

anime che discendono sulla terra possono essere corrotte dal mondo oscuro della 

mortalità, descritto come squallido, contenente menzogne, che comporta sempre un 

abisso oscuro. 52  La natura, sospesa dalla grande Ecate, governa sia il mondo che le 

opere, e ci persuade anche che i demoni sono puri.53  La materia malvagia può essere 

redditizia e buona, ma non si dovrebbero invocare i demoni coinvolti prima che il corpo 

sia iniziato, poiché l'anima può essere incantata da loro.54  L'anima dovrebbe compiere 

opere di pietà e non dovrebbe guardare in basso, ma risorgere, cercando il paradiso, 

unendo l'azione al discorso sacro. 55  La Mente Paterna non accetterà la volontà 

dell'anima di ricongiungersi al Padre finché lei (l'anima) non emergerà dall'oblio e 

pronuncerà la parola, inserendo il ricordo del puro segno paterno. 56

47  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 57-71.
48  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 67, 108.
49  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 96.
50  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 39, 42, 43.
51  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 153.
52  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 105, 134.
53  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 70, 88.
54  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 135.
55  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 128, 163,164, 165.
56  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 109.



23

A questo punto, i punti salienti tratti dagli Oracoli Caldei possono essere articolati 

come una triplice divinità composta dal Primo Intelletto, dal Secondo Intelletto e da un 

potere femminile operante nell'Anima del Mondo, identificato con Ecate, che si trova tra il 

regno intelligibile e quello sensibile ed è in grado di viaggiare da un livello di realtà 

all'altro.57Ai fini della tesi è particolarmente importante tenere presente il ruolo di Ecate 

come Anima del Mondo itinerante in relazione al ruolo della Beatrice di Dante e alle sue 

trasformazioni. Inoltre, insieme al viaggio cosmologico di Dante, saranno discussi anche i 

seguenti elementi tratti dagli Oracoli: il forte ordine cosmico, che emana da Dio e permea 

tutti i livelli della realtà; il Padre che riempie le anime di amore profondo; il legame 

dell'amore divino come Eros, che unisce e guida tutte le anime, le cose e le idee; e la 

presenza e l'azione dei demoni e degli angeli. Sono rilevanti anche i seguenti concetti: il 

concetto delle idee al di là della materia; il concetto di paradiso espresso da Psello nel 

frammento 165 come "Il paradiso caldeo è l'intero coro dei poteri divini attorno al Padre e 

alle bellezze empiree dei Principi demiurgici"; e il concetto di "un mondo oscuro e 

scintillante sotto il quale si estende un abisso" (58).  Inoltre, la relazione tra Primo e 

Secondo Intelletto, e il modo per raggiungerlo, deve essere sottolineata in relazione al 

concetto metafisico aristotelico di nous noetikos, secondo la definizione di Dio data nella 

Metafisica: «E il pensiero pensa se stesso attraverso la partecipazione all'oggetto del 

pensiero; ... Perché l'attualità del pensiero è la vita, e Dio è quell'attualità» 59.   Infine, ma 

non meno importante, il ruolo soteriologico della catarsi, intesa come purificazione 

dell'anima dalla corruzione

57  Majercik, Chaldean Oracles. p. 7.
58  Majercik, Chaldean Oracles. Fr.163.
59  Majercik, Chaldean Oracles. p. 111.
Aristotele, Metafisica 12.1072b su 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0052:book=12:section=1072 b 
consultato il 07.07.2013

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052%3Abook%3D12%3Asection%3D1072
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052%3Abook%3D12%3Asection%3D1072


24

materia, sarà considerato come l'obiettivo principale delle pratiche teurgiche che mirano 

a salvare l'anima e raggiungere l'immortalità.

Tuttavia, prima di addentrarci nella discussione sulla teurgia di Dante, è necessario 

rispondere a una domanda. Tale domanda riguarda il percorso culturale di trasmissione 

della teurgia, poiché non vi sono prove documentate che Dante conoscesse 

direttamente gli Oracoli o l'opera di Giamblico, né che fosse coinvolto in pratiche rituali.

Ciononostante, una possibile risposta sul percorso culturale di trasmissione della teurgia 

può essere rintracciata attraverso Proclo e Pseudo-Dionigi l'Areopagita. Inoltre, le prove 

dell'affiliazione di Dante a una società esoterica e occulta, ottenute attraverso studi 

accademici sui fedeli d'amore, possono fornire alcuni argomenti a sostegno dell'ipotesi 

principale della tesi.

3.3. La teurgia da Giamblico a Proclo a Pseudo-Dionigi 
l'Areopagita

La teurgia continuò dopo Giamblico, come riferisce Dylan Burns, "... con deviazioni 

apparentemente minime dal suo modello, attraverso Proclo nella metà del V secolo fino 

alla fine della scuola stessa nel VI secolo" 60. All'età di diciannove anni Proclo entrò 

nell'Accademia di Atene (430 d.C.), dove ricevette l'insegnamento di Aristotele e 

Platone. Inoltre, secondo Lucas Siorvanes, Dionigi «fu anche istruito nel neoplatonismo 

"teurgico", derivato dagli scritti orfici e caldei, e fu iniziato ai suoi riti segreti da 

Asclepigeneia, la figlia di Plutarco» 61.   La teurgia di Proclo non differiva in modo 

significativo da quella di Giamblico, poiché, come Giamblico, utilizzava oggetti materiali 

come simboli per stabilire,

60  Dylan Burns, "Proclus and the Theurgic Liturgy of Pseudo-Dionysius", Dionysius, XII ( 2004 ). p. 
112.
61  Lucas Siorvanes, Proclus : Neo-Platonic Philosophy and Science, (Edimburgo: Edinburgh Univ. Press, 
1996). p. 5. Plutarco di Atene (350-432).



25

mediante la simpatia, un legame tra loro e le loro controparti superiori. In questo 

contesto, le attività mimetiche che imitavano l'opera del Demiurgo platonico erano 

considerate il modo più efficace per manifestare la simpatia che unisce tutto. 62  Tuttavia, 

secondo Burns che cita Sara Rappe, Proclo impiegava anche una sorta di teurgia 

verbale in cui l'uso ritualizzato delle parole come simboli dei nomi divini che giacciono 

nell'anima poteva elevare l'individuo dal materiale al divino.63  Inoltre, Siorvanes 

sottolinea l'ampio uso e la grande considerazione che Proclo aveva della poesia sacra, 

in versi o in prosa, «perché facilitava l'inizio del ritorno dell'anima e l'elevazione 

all'unità».64  Pertanto, la semplice lettura di versi teurgici era già considerata parte di 

un'invocazione teurgica.65  Tuttavia, è necessario menzionare altri due aspetti della 

teurgia di Proclo. Il primo aspetto è la teologia negativa, che Proclo ha tratto dal 

Parmenide di Platone e che consisteva fondamentalmente nel nominare ciò che l'Uno 

non è. 66Inoltre, la teurgia negativa è essenzialmente immateriale, come riferisce Burns: 

«Per ascendere oltre l'Intelletto, Proclo si è rivolto verso l'interno, passando 

dall'interazione teurgica con il mondo materiale e naturale dei loto e delle statue, verso 

una teurgia immateriale e interna, una teologia negativa.» 67Il secondo aspetto è il 

silenzio contemplativo, che, sempre secondo Burns, è l'effetto ottenuto attraverso la 

contemplazione della teologia negativa; la contemplazione della teologia negativa 

permette dapprima l'identificazione con il negativo e poi il suo abbandono. 68

62  Burns, Proclus. p. 116.
63Burns, Proclus. p. 117.
Sara Rappe, Reading Neoplatonism: Non Dicursive Thinking in the Texts of Plotinus, Proclus, and 
Damascius (New York: Cambridge UP, 2000). pp.173-181.
64  Siorvanes, Proclus. p. 189.
65  Burns, Proclus. pp. 117, 118.
66  Burns, Proclus. p. 119.
67  Burns, Proclus. p. 120.
68  Burns, Proclus. p. 120.



26

Nell'opera di Pseudo-Dionigi il termine teurgia ricorre frequentemente, suggerendo 

un'influenza neoplatonica. Secondo Burns, alla domanda «se l'influenza neoplatonica su 

di lui fosse di natura cultuale oltre che metafisica» è stata data una risposta 

affermativa.69  In questo contesto, Burns offre tre argomenti principali che collegano 

Pseudo-Dionigi a Giamblico. In primo luogo, entrambi utilizzavano i simboli come 

strumenti teurgici e anagogici primari. In secondo luogo, entrambi sostenevano che le 

pratiche teurgiche che utilizzavano oggetti materiali precedevano quelle che utilizzavano 

oggetti immateriali. In terzo luogo, "entrambi i teurghi utilizzavano triadi neoplatoniche e 

termini medi per articolare le loro cosmologie, ed entrambi pensavano che ci fossero tre 

tipi di partecipanti ai rituali: quelli che erano andati oltre la teurgia materiale per arrivare 

alla teurgia immateriale; quelli che non lo avevano fatto; e quelli che partecipavano a 

entrambe".70  Tuttavia, anche se non ci sono prove documentate dirette che Dionigi 

abbia letto De Mysteriis, Burns dimostra una chiara influenza di Proclo sulla teoria della 

teurgia di Dionigi.71  Tuttavia, secondo Burns,

La cosa più importante da tenere a mente riguardo alla teurgia di Pseudo-Dionigi è 

che, come quella di Proclo, è definita come un'attività soteriologica e anagogica.

..................Quando Pseudo-Dionigi tentò di descrivere la propria pratica teurgica

, pensò che il modo migliore per farlo fosse discutere della corretta amministrazione 

dell'Eucaristia. In questo modo Pseudo-Dionigi identifica i sacramenti stessi come riti 

teurgici. Quando sostiene che «la teurgia è il compimento della teologia», si riferisce a un 

sistema di liturgia rituale in cui il sacerdote non solo ha bisogno di essere salvato 

attraverso i simboli teurgici, ma deve anche salvare gli altri usandoli correttamente, come 

prescritto» (72).

Inoltre, il sacramento dell'Eucaristia, come imitazione mimetica di Gesù, e la lettura 

della Sacra Scrittura in cui è stata registrata la vita di Cristo,

69  Burns, Proclus. p. 112.
70  Burns, Proclus. p. 112.
71  Burns, Proclus. p. 113.
72  Burns, Proclus. p. 122.



27

costituiva per Dionigi il rito teurgico più naturale. 73  Tuttavia, un altro aspetto che deve 

essere considerato è l'uso che Dionigi fa del simbolismo teurgico all'interno di un 

sistema gerarchico; come riferisce Burns, «Il senso attivo di "gerarchia" nel corpus 

dionisiano è molto simile alle descrizioni di Proclo di un universo dinamico attraversato 

dal teurgo, per il quale l'immanenza del trascendente in tutte le cose è stata illuminata 

dalle relazioni simpatiche che fluiscono attraverso le varie classi».74  Infine, Burns 

conclude che «...Pseudo-Dionigi trovò il sistema teurgico di Giamblico-Proclo 

intellettualmente e praticamente soddisfacente e non esitò ad attingervi ampiamente 

(probabilmente dagli scritti di Proclo) quando concettualizzò la propria teoria della 

liturgia cristiana».75  Tuttavia, l'adattamento cristiano della teurgia da parte di Pseudo-

Dionigi non può essere

considerato solo una copia, poiché egli ampliò il potere dei simboli teurgici materiali, 

riconsiderò il rapporto con il trascendente attraverso l'amore e progettò la sua teurgia non 

solo per elevare e salvare se stesso, ma anche gli altri. 76

A questo punto, dopo aver dimostrato che il percorso culturale della trasmissione 

della teurgia può essere tracciato da Giamblico attraverso Proclo fino a Pseudo-Dionigi 

l'Areopagita, che sarà in seguito collegato a Dante, la tesi fornirà ora le prove 

dell'affiliazione di Dante a un gruppo esoterico e occulto chiamato i fedeli d'amore.

73  Burns, Proclus. p. 126.
74  Burns, Proclus. p. 123.
75  Burns, Proclo. p. 131.
76Burns, Proclus. p. 132.



28

4. L'esoterismo di Dante

4.1. I fedeli seguaci dell'Amore 77

In questa parte, la tesi discuterà gli studi accademici sui fedeli d'amore con l'intento di 

dimostrare, in primo luogo, che essi esistevano come setta occulta, in secondo luogo 

che Dante era affiliato ad essi e, in terzo luogo, che le loro idee erano compatibili con la 

tradizione teurgica.

Secondo Luigi Valli, fu Ugo Foscolo nel 1825 che, scartando i vecchi commenti sulla 

Commedia di Dante, avviò un nuovo approccio interpretativo affermando che l'opera 

principale di Dante era permeata da uno spirito politico e religioso profondamente 

innovativo, che aveva un contenuto mistico e profetico e che la Commedia di Dante 

rappresentava una grande profezia espressa in un sistema occulto.78  Tuttavia, fu il 

rosacrociano Gabriele Rossetti, tra il 1826 e il 1847, a proporre per primo la tesi 

secondo cui l'intera poesia d'amore di Dante era costruita secondo un gergo 

convenzionale che nascondeva le idee iniziatiche di una setta segreta.79  Inoltre, 

sempre secondo Valli, Francesco Perez nel 1865 dimostrò che la Vita nuova di Dante 

era una storia mistica e simbolica sulla mistica saggezza sacra; la stessa saggezza del

Libro della Saggezza di Salomone e del Cantico dei Cantici. 80  Come suggerisce William 

Anderson, è opportuno a questo punto introdurre un episodio della vita di Dante che può 

essere

77  Fedeli d'amore tradotto da Anderson, vedi Anderson, Dante. p. 76.
78 Valli, Il linguaggio segreto. p. 11, per Ugo Foscolo vedi:
Ugo Foscolo, Giovanni Da Pozzo. Studi su Dante. (Firenze: Le Monnier, 1979).
79  Valli, Il linguaggio segreto. p. 15, per Gabriele Rossetti vedi:
Gabriele Rossetti e Luigi Anelli. Disamina del Sistema Allegorico della Divina Commedia. (Vasto: 
Società editrice Anelli & Manzitti, 1890)
80  Valli, Il linguaggio segreto. p. 12, per Perez vedi:
Francesco Paolo Perez, Giuseppe Lo Manto. La Beatrice Svelata: Preparazione alla Intelligenza di 
Tutte le Opere di Dante Alighieri. (Palermo: Flaccovio, 2001).



29

considerato il punto di partenza dell'interpretazione esoterica di Dante: il secondo 

incontro con Beatrice. 81

All'età di diciotto anni, nove anni dopo il suo primo incontro con Beatrice, Dante la 

incontra di nuovo accompagnata da altre due dame; lei lo guarda e lo saluta. Dante 

descrive nella Vita nuova la sensazione travolgente che provò: «...Divenni così 

estasiato che, come un ubriaco, mi allontanai da tutti e cercai la solitudine della mia 

stanza, dove cominciai a pensare a questa gentilissima signora e, pensando a lei, 

caddi in un dolce sonno, e mi apparve una visione meravigliosa». 82  Durante la visione, 

un Amore gioioso gli parlò, portando tra le braccia una donna addormentata e tenendo 

in una mano quello che sembrava essere il cuore infuocato di Dante. Dopo di che, 

Amore svegliò la donna e la costrinse a mangiare il cuore, trasformando la sua gioia 

«in un pianto amaro, e piangendo abbracciò questa donna, e insieme sembrarono 

ascendere verso il cielo». 83Dante si svegliò e decise di «renderlo noto a molti dei 

famosi poeti dell'epoca. Poiché da poco avevo imparato da solo l'arte di scrivere 

poesie, decisi di comporre un sonetto indirizzato a tutti i fedeli sudditi di Amore (li fedeli 

d'Amore); e, chiedendo loro di interpretare la mia visione, avrei scritto loro ciò che 

avevo visto nel sonno. E poi cominciai a scrivere questo sonetto, che inizia così: A ogni 

anima prigioniera e cuore amorevole» (84).

(10) A ciascun'alma presa e gentil

corenel cui cospetto ven lo dir

(10) A ogni anima prigioniera e cuore 
gentile

a cui queste parole ho

81  Anderson, Dante. p. 76.
82  Dante, Alighieri Vita Nuova III.2, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 12.07.2013

83  Dante, Alighieri Vita Nuova III.7, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 12.07.2013

84  Dante, Alighieri Vita Nuova III.9,10,11,12, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 12.07.2013. La traduzione 

inglese omette "and loving heart" (e cuore amorevole).

http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR


30

presente, in ciò che mi rescrivan suo

parvente,salute in lor segnor, cioè 

Amore.

composti sono inviati per la vostra

chiarimento in risposta, porto saluti per 

amore del tuo dolce signore, Amore.

(11) Già eran quasi che atterzate l'ore

del tempo che onne s tella n'è lucente, 

quando m'apparve Amor subitamente, 

cui essenza membrar

mi dà orrore.

(11) Le prime tre ore, le ore del tempo 

delle stelle splendenti, stavano volgendo 

al termine, quando improvvisamente 

Amore apparve davanti a me (ricordare 

com'era realmente mi riempie di orrore

).

(12) Allegro mi sembrava Amor tenendo 

meo core in mano, e ne le braccia avea 

madonna involta in un drappo 

dormendo.Poi la svegliava, e d'esto 

core ardendo lei paventosa umilmente 

pascea: appresso gir lo ne vedea 

piangendo.

(12) Gioioso mi sembrava Amore, 

tenendo il mio cuore nella sua mano, e 

tra le sue braccia aveva la mia signora, 

avvolta in un drappo, addormentata. Poi 

la svegliava, e le dava da mangiare il 

cuore ardente; lei lo mangiava, 

terrorizzata. E poi lo vidi scomparire in

lacrime.

Guido Cavalcanti (1255-1300) rispose alla richiesta di interpretazione di Dante, 

dicendogli che ciò che aveva visto nella sua visione era tutto nobiltà e gioia, e lo invitò a 

unirsi alla sua cerchia. 85  La cerchia di Cavalcanti era frequentata principalmente da 

poeti che lodavano l'amore nei loro versi, non in senso tradizionale, ma come strumento 

di ascesa spirituale.86  I poeti associati alla cerchia erano, tra gli altri: Guido Guinizelli 

(1230-1276), Cino da Pistoia (1270-1337), Cecco d'Ascoli

85  Anderson, Dante. p. 82.
86  Alberto, Canfarini, L'esoterismo di Dante Alighieri - Dante segreto - Celato - Fedeli D'amore -
Rosa Croce all'indirizzo
http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ al minuto 08:38 consultato il 13.08.2013

http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ


31

(1257-1327), Lapo Gianni (morto nel 1328) e, naturalmente, Dante Alighieri.87  Inoltre, lo 

stile sviluppato da questi poeti divenne famoso con il nome di Dolce Stil Novo, nome 

dato da Dante nella Commedia:88

Ma dì s'i' veggio qui colui che fore 

trasse le nove rime, cominciando 

'Donne ch'avete intelletto d'amore.' E io 

a lui: "I' mi son un che, quando Amor mi 

spira, noto, e a quel modo ch'e' ditta 

dentro vo significando".

"O frate, issa vegg'io", diss'elli, "il nodo che 

'l Notaro e Guittone e me ritenne di qua 

dal dolce stil novo ch'i' odo"

Ma dimmi se l'uomo che vedo qui è colui che 

ha dato origine alle nuove rime, che iniziano: 

"Signore che avete intelligenza

dell'amore". Risposi: "Io sono uno che, 

quando l'Amore respira in me, prende nota; 

ciò che lui, dentro, mi detta, io, in quel modo, 

fuori, lo direi e lo modellerei".

"O fratello, ora capisco", disse, "il nodo che 

impediva al notaio, a Guittone e a me di 

raggiungere il dolce nuovo modo che io

ascolto"

Cavalcanti era profondamente influenzato da Alberto Magno e Averroè e può essere 

considerato una delle principali autorità tra i fedeli d'amore 89.La sua poesia Donna me 

prega ("Una donna mi prega...") fu considerata in seguito da Marsilio Ficino (1433-1499) 

come "una suprema dichiarazione neoplatonica d'amore" (90).  Inoltre Ficino, nel suo El 

Libro d'amore (Il libro dell'amore), in un passaggio intitolato "Ove si conchiude tutte le 

cose decte con la opinione di Guido Cavalcanti philosopho" (Dove concludiamo tutte le 

cose che sono state dette con l'opinione del

87  Canfarini, L'esoterismo di Dante al minuto 08:20
88  Dante, Alighieri, Commedia Purgatorio XXIV.49-57, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 12.08.2013
89  Anderson, Dante. p. 83.
90  Anderson, Dante. p. 83.

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


32

filosofo Guido Cavalcanti) associò direttamente Cavalcanti al Platone

Simposio e discorso di Diotima di Mantinea:91

“Socrate finalmente, ammaestrato da Diotima, 

ridusse in somma che cosa sia questo amore, 

e quale e onde nato, quante parte egli abbia, 

ad che fini si dirizzi e quanto vaglia. Guido 

Cavalcante, philosopho, tutte queste cose

artificialmente racchiuse nei suoi versi.”

“Socrate infine, istruito da Diotima, riassunse 

in sintesi che cos'è questo amore, quando 

nasce, che parte ha, a quali fini si dirige e 

quale sia il suo valore. Guido Cavalcante, 

filosofo, racchiuse artisticamente tutte queste 

cose nei suoi

versi.”

Per Valli, Cavalcanti era il capo dei fedeli d'amore, una setta che comunicava in un 

linguaggio segreto per due ragioni principali: la prima era legata al rischio di essere 

bollati come eretici dall'Inquisizione, la seconda, citando le argomentazioni di Rossetti, 

era legata alla tradizione di velare idee mistiche e iniziatiche con frasi d'amore 

convenzionali, che possono essere ricondotte ai persiani attraverso i manichei, i Catari 

(Albigesi) e i Templari, fino a raggiungere i poeti trovatori provenzali, influenzando la 

scuola siciliana (Federico II, Pier delle Vigne [1200-1249], Jakopo da Lentini [1210-

1260]) e da lì Cavalcanti.92  Anche Andrea Cuccia offre un'interpretazione delle influenze 

delle principali società segrete su Dante, affermando che «Non c'è mai stato un secolo 

nella storia più ricco di sette segrete di quello di Dante, anche se le più importanti erano i 

Templari, gli Albigesi e i Ghibellini, tutti con obiettivi antipapali... I primi erano chiamati 

Palmieri, i secondi Peregrini e

91  Marsilio Ficino, El libro dell'amore. Oratione VII, Capitolo 1. (Bivio Bibliotheca Virtuale). pp. 177-
178. Traduzione mia, dall'italiano originale, su 
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=Fi 
cinoMarsilio&pbNumber=177
92  Anderson, Dante. p. 84.
Valli, Il linguaggio segreto. p. 21.

http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177


33

il terzo Romei."93  Cuccia dimostra che Dante si riferiva alle tre sette nella Vita nuova e le 

interpretava come le tre donne nelle Rime di Dante.94

Tre donne intorno al cor mi son venute, e 

seggonsi di fore;

ché dentro siede Amore,

che è padrone della mia vita. Sono così 

belle e di tale virtù, che il potente 

signore,

dico quel ch'è nel core,

a pena del parlar di lor s'aita.

Tre donne sono venute intorno al mio cuore e 

si sono sedute fuori, perché dentro

siede l'Amore che domina la mia vita. Sono 

così belle e di tale dignità che il potente 

Signore, intendo colui che è nel mio cuore, 

quasi esita a parlare con loro.

Tuttavia, la teoria principale è quella di una possibile connessione tra i Templari e i 

fedeli d'amore. La teoria, secondo Anderson

"fu sviluppata appieno da Robert John e René Guénon, i quali affermarono che Dante 

era membro dell'ordine terziario dei Templari noto come La Fede Santa. Questo potente 

ordine aristocratico aveva una sede a Firenze fino al drammatico periodo della sua 

distruzione e condanna con l'accusa di eresia nel 1307-12, e le sue regole consentivano 

certamente ai laici di affiliarsi all'ordine, come ad esempio i francescani avevano un 

ordine terziario".95

Inoltre Anderson, rispondendo alla domanda se i Templari potessero aver fornito la 

trasmissione culturale per le somiglianze tra gli scrittori sufi e la poesia dei fedeli 

d'amore, afferma: "... molti Templari erano immersi nella cultura dell'Oriente e alcuni 

potrebbero benissimo essere entrati in contatto con le scuole sufi e aver appreso le 

dottrine della Filosofia Perenne

93  Andrea Cuccia, Il Pensiero Esoterico nella Commedia di Dante, (Soveria Mannelli (Catanzaro): 
Rubbettino, 2009). p. 77. Traduzione mia.
94  Cuccia, Il pensiero. p. 77.
Dante, Alighieri, Rime CIV-1-8, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR consultato il 14.08.2013
95  Anderson, Dante. p. 84.

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR


34

alla base del simbolismo." 96  Che Dante avesse grande stima dei Templari, 

indipendentemente dal fatto che ne facesse parte o meno, è ben documentato dal ruolo 

che assegnò a Bernardo di Chiaravalle (1090-1153) nella sua Commedia come sua 

guida finale attraverso l'Empireo. Bernardo, che tracciò le linee guida delle regole dei 

Cavalieri Templari, si presenta nella Commedia come:97

E la regina del cielo, ond'ïo

ardo

E la regina del cielo, per la quale io

ardisco

tutto d'amor, ne farà ogne grazia, con amore, ci concederà ogni grazia,

però ch'i' sono il suo fedel Bernardo poiché io sono suo, il suo fedele Bernard

Infine, Anderson conclude che «Indipendentemente dal fatto che i fedeli d'amore 

avessero o meno questi contatti con l'Oriente e che fossero o meno collegati ai 

Templari o ad altri organismi in quel periodo, una cosa è chiara. Essi formavano una 

confraternita chiusa dedicata al raggiungimento di un'armonia tra il lato sessuale ed 

emotivo della loro natura e il loro intelletto e le loro aspirazioni mistiche» 98. 

Inoltre, Valli suggerisce che la dottrina dei fedeli d'amore fosse il risultato dell'unione di 

almeno cinque tradizioni: 1) Una tradizione filosofica legata all'interpretazione 

avverroistica della mente attiva o dell'intelletto attivo (nous poiêtikos) di Aristotele, 

rappresentata e raffigurata come una donna; 2) Una tradizione mistica platonica che 

rappresenta la Saggezza che vede Dio come una donna amata. 3) La tradizione del 

misticismo cattolico ortodosso, in particolare legata ad Agostino e al ruolo di Rachele 

che rappresenta la virtù della vita contemplativa come saggia Saggezza; 4) La

96  Anderson, Dante. p. 85.
97  Dante, Alighieri Commedia, Paradiso XXXI.100, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 12.07.2013. 98  
Anderson, Dante. p. 85.

http://en.wikipedia.org/wiki/Knights_Templar
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=1&idlang=OR


35

tradizioni ortodosse ed eterodosse che consideravano corrotta la Chiesa di Roma; 

5) La tradizione delle sette di usare un linguaggio segreto e in codice.99  Inoltre, le 

conclusioni di Valli dalla sua approfondita indagine sui fedeli d'amore sono 

elencate come segue: 1) La poesia dei fedeli d'amore, in particolare quella di

Dante è scritto in un linguaggio segreto codificato; 2) Tutte le donne del dolce stil novo 

rappresentano un'unica donna, ovvero la "Sapienza santa"; 3) La Vita nuova di Dante è 

scritta dall'inizio alla fine in un linguaggio codificato, incentrato sulla vita iniziatica di 

Dante e sul suo rapporto con la Sapienza santa; 4) Anche le poesie più oscure dei fedeli 

d'amore, in particolare le oscure canzoni di Dante, diventano chiare e pienamente 

comprensibili quando il loro gergo viene decifrato;

5) Le poesie dei fedeli d'amore, una volta rivelato il loro vero significato, svelano una vita 

intensa e un amore profondo per un'idea mistica, considerata la vera essenza della 

rivelazione cattolica come Santa Saggezza, in contrasto con la Chiesa corrotta. 100

Inoltre, Dante stesso ricorda ai lettori della Commedia che: 101

O voi ch'avete li 'ntelletti sani, mirate la 

dottrina che s'asconde

sotto 'l velame de li versi strani.

O voi che avete intelletti robusti, osservate 

l'insegnamento che qui si nasconde

sotto il velo di versi così oscuri.

A questo punto, ai fini della tesi, si può affermare che la letteratura scientifica sui 

fedeli d'amore sembra confermare che Dante fosse coinvolto in un circolo esoterico e 

che gli elementi principali della loro dottrina, quali l'uso elevato di un linguaggio 

simbolico mistico, la figura predominante di

99 Valli, Il linguaggio segreto. pp. 93-94.
100  Valli, Il linguaggio segreto. pp. 24-25.
101  Dante, Alighieri Commedia, Inferno IX-61-63, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 16.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


36

L'Amore personificato e la qualità operativa femminile del divino come Santa Saggezza 

sono almeno compatibili con quella della teurgia. Inoltre, anche senza prove 

documentate di una pratica rituale organizzata da parte dei fedeli d'amore, il loro uso 

della poesia simbolica e sacra in un contesto mistico e teologico può essere paragonato 

alla teurgia verbale ritualizzata di Proclo e Dionigi.

Tuttavia, non solo le influenze di Guido Cavalcanti e dei fedeli d'amore possono fornire 

alcune giustificazioni per lo scopo principale della tesi, ma anche le influenze di 

Brunetto Latini sull'opera di Dante possono contribuire, in primo luogo a stabilire una 

relazione tra Dante e l'Oriente e, in secondo luogo, a sottolineare alcuni elementi 

riguardanti le influenze francesi.

4.2. Brunetto Latini

La tesi esaminerà ora più da vicino l'amico e maestro di Dante, Brunetto Latini, con 

l'obiettivo di dimostrare che Brunetto fu, in relazione al tema principale della tesi, una 

fonte significativa di conoscenza riguardante l'influenza culturale proveniente dalla 

Francia e dall'Oriente.

Due passaggi principali della Commedia dimostrano che Dante considerava Brunetto 

Latini uno dei suoi maestri e suggeriscono che l'insegnamento di Brunetto influenzò 

Dante su due argomenti principali: le stelle e "come l'uomo si rende eterno":102

Ed elli a me: "Se tu segui tua stella, non 

puoi fallire a glorïoso porto,

se ben m'accorsi ne la vita bella;

e s'io non fossi sì per tempo morto, 

veggendo il cielo a te così benigno,

E lui a me: "Se segui la tua stella, non puoi 

mancare di raggiungere un porto splendido, 

se nella vita bella ti ho giudicato 

correttamente;

e se non fossi morto troppo presto per questo,

vedendo che il Cielo era così benevolo con te,

102  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno XV-55-60 e 79-87, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 18.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


37

ti avrei dato conforto nell'opera.

...

"Se fosse tutto pieno il mio dimando", 

rispuos'io lui, "voi non sareste ancora de 

l'umana natura posto in bando;

ché 'n la mente m'è fitta, e or m'accora, la 

cara e buona imagine paterna

di voi quando nel mondo ad ora ad ora 

m'insegnavate come l'uom s'etterna:

e quanto io l'abbia in grado, mentr'io vivo 

convien che ne la mia lingua si scerna.

Avrei dovuto aiutarti a sostenere il tuo lavoro.

...

«Se il mio desiderio fosse stato esaudito 

completamente», dissi a Ser Brunetto, 

«tu saresti ancora tra gli uomini, invece 

che bandito dall'umanità.

Nella mia memoria è impressa - e ora mi 

commuove - la tua cara, gentile immagine 

paterna, quando, nel mondo di sopra, di tanto 

in tanto mi insegnavi come l'uomo si rende 

eterno; e finché vivrò, la mia gratitudine per 

questo dovrà sempre essere evidente

nelle mie parole.

Il guelfo Brunetto Latini, che aveva studiato per diventare notaio, ebbe un ruolo 

importante nella vita politica di Firenze e, come riferisce Anderson, può essere 

considerato "il principale collegamento tra il giovane Dante e la cultura e la nuova 

influenza proveniente dalla Francia".103  Brunetto scrisse un'enciclopedia, Li Livres dou 

Tresor, in francese, il Tesoretto e alcune poesie in toscano, e tradusse anche il De 

Inventione di Cicerone 104.Tuttavia, ai fini della tesi, è necessario sottolineare tre 

elementi principali della biografia di Brunetto Latini: l'ambasciata presso Alfonso X di 

Castiglia, il suo esilio in Francia e il contenuto della sua opera Tesoretto.

L'ambasciata di Brunetto Latini presso Alfonso X potrebbe collegare Dante al libro 

musulmano La scala, che contiene una descrizione dell'Inferno e del Paradiso mostrati 

dall'arcangelo Gabriele al Profeta.105  Secondo Olschki, il libro era

103  Anderson, Dante. pp. 59-60.
104  Les Archives de littérature du Moyen Âge (ARLIMA) all'indirizzo 
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html consultato il 15.07.2013 
105  Olschki, Mohammedan eschatology. p.3-4.

http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html


38

tradotto dalla versione spagnola in francese e latino dall'esule toscano Bonaventura da 

Siena e, come riferisce Olschki, «Di questo scrittore italiano poliglotta non si sa nulla di 

certo, ma si può presumere che abbia incontrato Brunetto Latini alla corte di Castiglia, 

dove era impiegato come notaio e scrivano».106  La rilevanza per la trasmissione 

culturale dall'Oriente non si limita solo alla questione se Dante, tramite Brunetto, 

potesse aver ottenuto una copia del Libro della Scala o meno, poiché, come ammette 

Olschki «L'intera struttura esterna e simbolica della città celeste di Dante può essere 

facilmente ricollegata alle figure bibliche, al sistema di Pseudo Dionigi l'Areopagita e alla 

rinascita neoplatonica nella letteratura mistica cristiana del tardo Medioevo». 107  È 

rilevante anche il fatto che esistesse la possibilità di uno scambio culturale sotto forma 

di traduzioni tra il mondo bizantino e Firenze, anche se in qualche modo non ufficiale. 

Inoltre, attraverso i documenti relativi all'esilio di Brunetto, si può ipotizzare la possibilità 

che altra letteratura proveniente dall'Oriente potesse essere giunta dalla Spagna a 

Firenze e a Dante. Brunetto non poté tornare a Firenze

dalla sua ambasciata in Spagna poiché i Guelfi avevano perso la battaglia di Monteperti 

(1260) ed erano stati cacciati dalla città.108  Dopo sei anni di esilio, nel 1266

tornò a Firenze dove continuò la sua carriera politica.109  Tuttavia, in relazione all'esilio di 

Brunetto, Julia Bolton Holloway afferma che «i manoscritti letterari sottolineano ciò che 

anche i documenti politici hanno dimostrato:

106  Olschki, Eschatologia musulmana. p. 4.
107  Olschki, Eschatologia maomettana. p. 9.
108  Anderson, Dante. p. 60.
109  Anderson, Dante. p. 60.



39

che Brunetto Latini fu prima ad Arras e poi a Parigi". 110  Inoltre, rilevante per la 

trasmissione culturale dall'Oriente è l'affermazione di Holloway secondo cui

"Oltre alla conoscenza dell'arabo acquisita da Brunetto alla corte di Alfonso, il testo del 

Tesoretto mostra anche l'influenza del Roman de la Rose, originario della regione di 

Lorris-Meung, a sud-ovest di Troyes e Bar-sur-Aube, nella Champagne. Scrisse i suoi 

libri sul modello di Cicerone e Aristotele, per la sua comunità, per ricchi banchieri, conti, 

re, imperatori e papi. Alla luce di queste prove, è ormai chiaro che il Tesoretto o "piccolo 

tesoro" fu originariamente scritto come un'affascinante e spiritosa lettera diplomatica di 

ringraziamento ad Alfonso el Sabio, forse come prefazione a una traduzione in francese 

o italiano dell'Alfraganus-Almagesto di Tolomeo o dell'intero Tresor (la visione onirica si 

interrompe proprio mentre Tolomeo sta per narrare a Latini tutta la sua saggezza)".111

Inoltre, la conoscenza di Dante dell'astrologia tolemaica e della corrispondenza tra i 

calendari arabo, siriano e romano (discussa nell'Almagesto di Alfraganus-Tolomeo) è 

ben documentata nella sua Vita Nova, quando parla del rapporto tra il numero nove e la 

"regina benedetta virgo Maria" (la santa regina Vergine Maria):

Vorrei iniziare dicendo che, se si conta alla maniera araba, la sua nobile anima ha lasciato 

questa vita durante la prima ora del nono giorno del mese, mentre se si conta alla 

maniera siriana, se n'è andata nel nono mese dell'anno, essendo il primo mese Tixryn il 

Primo, che per noi corrisponde a ottobre. E, secondo il nostro modo di calcolare, se n'è 

andata in quell'anno della nostra era cristiana (cioè

110 Julia Bolton Holloway, La strada attraverso Roncisvalle: la formazione alfonsina di Brunetto
Latini e Dante - Diplomazia e letteratura in Robert I. Burns, S.J. Imperatore della cultura BIBLIOTECA 
DI RISORSE IBERICHE ONLINE p. 5. all'indirizzo
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf consultato il 15.07.2013

111  Julia Bolton Holloway, The Road. p. 6.

http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf


40

nell'anno del Signore) in cui il numero perfetto era stato completato nove volte in quel 

secolo in cui lei era stata messa al mondo: era una cristiana del XIII secolo.

Una delle ragioni per cui questo numero era in tale armonia con lei potrebbe essere 

questa: poiché, secondo Tolomeo e secondo la verità cristiana, ci sono nove cieli che si 

muovono, e poiché, secondo l'opinione astrologica diffusa, questi cieli influenzano la 

terra sottostante in base alle relazioni che hanno tra loro, questo numero era in armonia 

con lei per far capire che alla sua nascita tutti e nove i cieli in movimento erano in 

perfetta relazione tra loro. 112

Oltre alle conoscenze astronomiche di Dante, che potrebbero essere state acquisite da 

Brunetto, come ampiamente riportato anche nel Convivio e in oltre cento passaggi della 

Commedia, è importante notare che la familiarità di Brunetto con la cultura araba 

suggerisce che egli possa essere stato coinvolto direttamente anche nella traduzione di 

altri testi provenienti dall'Oriente e, almeno oralmente, in una specifica conoscenza 

teurgica 113. 

Tuttavia, ai fini della tesi, l'influenza di Brunetto sulla discussione di Dante su 

"come l'uomo si rende eterno" necessita di un esame più approfondito. 114

112  Dante, Alighieri, Vita Nova XXIX.1-2, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 19.08.2013
“Io dico che, secondo l'usanza d'Arabia, l'anima sua nobilissima si partio ne la prima ora del nono 
giorno del mese; e secondo l'usanza di Siria, ella si partio nel nono mese de l'anno, però che lo primo 
mese è ivi Tisirin primo, lo quale a noi è Ottobre; e secondo l'usanza nostra, ella si partì in quell'anno 
della nostra indizione, cioè degli anni Domini, in cui il numero perfetto nove volte era compiuto in quel 
centinaio nel quale in questo mondo ella fu posta, ed ella fu dei cristiani del terzodecimo centinaio. 
Perché questo numero fosse in tanto amico di lei, questa potrebbe essere una ragione: con ciò sia 
cosa che, secondo Tolomeo e secondo la cristiana veritade, nove siano li cieli che si muovono, e, 
secondo comune oppinione astrologa, li detti cieli adoperino qua giuso secondo la loro abitudine 
insieme, questo numero fue amico di lei per dare ad intendere che ne la sua generazione tutti e nove 
li mobili cieli perfettissimamente s'avevano insieme”
113  Alison Cornish, Reading Dante's Stars, (New Haven; Londra: Yale University Press, 2000).
p.1. all'indirizzo
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf consultato il 18.08.2013
114  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno XV-55-60 e 79-87, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 18.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


41

In primo luogo, i fedeli d'amore usavano la parola amore, amore, anche come "a mor", 

che significava, secondo il loro gergo, immortale e talvolta anche anticlericale, poiché la 

Chiesa romana era considerata come "Morte", la morte.115  Tuttavia, la tesi interpreterà 

l'affermazione di Dante "come l'uomo si rende eterno" come il risultato di una catarsi dai 

peccati e dai vizi e della rinascita nel mondo delle virtù. In questo contesto, è necessario 

sottolineare le convergenze tra il Roman de la rose, il Tesoretto di Brunetto e le opere 

De planctu Naturae e Anticlaudianus di Alanus ab Insulis. Il Roman de la rose è una 

visione allegorica onirica in cui vizi, virtù e un Amore personificato interagiscono con le 

vicissitudini di un amante che si innamora di una donna, simboleggiata dalla rosa. Nel 

Tesoretto, Brunetto racconta che durante il viaggio di ritorno dalla Spagna gli fu 

comunicato che non poteva tornare a Firenze perché era stato condannato all'esilio.

Qui inizia una visione onirica in cui Brunetto si perde in uno strano bosco. Da lì inizia un 

viaggio durante il quale incontra per la prima volta il Vicario di Dio, Natura. Natura prima 

si lamenta che Dio abbia aggirato la sua legge con la creazione della Vergine Madre, poi 

gli insegna la creazione di Dio e la caduta dell'uomo, i quattro umori, le parti dell'anima, 

l'astronomia e la geografia. Il viaggio visionario di Brunetto prosegue nel regno della 

Filosofia, dove incontra le virtù aristoteliche, nel regno della Fortuna e dell'Amore, dove 

incontra il dio Amore e Ovidio, al quale confessa tutti i suoi peccati. A questo punto del 

viaggio, Brunetto inizia a predicare contro l'orgoglio, l'invidia, la collera, l'avarizia, la 

simonia, la gola, l'adulterio, la sodomia e una moltitudine di altri peccati. Infine Brunetto 

incontra Tolomeo, ma a questo punto il sogno si interrompe proprio mentre Tolomeo sta 

per narrare tutta la sua saggezza a Latini.

115  Alfonso Ricolfi, Studi sui Fedeli d'Amore: dai Poeti di Corte a Dante: Simboli e Linguaggio Segreto, 
(Foggia: Bastogi, 1983). p. 95.



42

Le opere principali di Alanus seguono la stessa linea di pensiero; nel De Planctu 

Naturae, scritto nel XII secolo, Alanus usa la prosa e la poesia per mostrare il modo in 

cui Natura descrive il suo compito come inferiore a quello di Dio, illustrando anche il 

modo in cui l'umanità, attraverso i peccati sessuali, si è profanata davanti a Dio e alla 

natura.116  In Anticlaudianus, Alanus illustra, utilizzando uno stile più poetico, come 

Natura si renda conto di aver fallito nel suo compito di creare un uomo perfetto; essa ha 

potuto creare solo un corpo senz'anima e quindi deve intraprendere un viaggio in cielo 

per chiedere un'anima, utilizzando le Sette Arti Liberali come carro e i Cinque Sensi 

come cavalli. 117  Inoltre, Brunetto potrebbe aver informato Dante del breve Sermo in die 

Sancti Michaelis di Alanus, che contiene una descrizione di come gli uomini possano 

lavorare per raggiungere lo stesso status di tutte e nove le gerarchie angeliche (in un 

ordine leggermente diverso da quello di Dante nel Paradiso) fino ai Serafini, dato come 

"Labora ergo. o homo, ut vel feruore caritatis ordini Seraphin ascribaris".118

Nel contesto della tesi, la rilevanza in questo caso riguarda da un lato l'impegno di 

Brunetto nella letteratura soteriologica proveniente dalla Francia, in cui i peccati, virtù e 

una Natura femminile personificata svolgono un ruolo importante, e dall'altro lato con il 

rapporto di Alanus con la scuola platonica della Cattedrale di Chartres, che dimostra che 

l'influenza della Francia su Dante non si limitava all'Università aristotelica di Parigi e agli 

insegnamenti di Alberto Magno, o alla disputa culturale tra Averroè e Tommaso 

d'Aquino.

116  Alain di Lille [Alanus de lnsulis], m. 1202, The complaint of nature, (Yale studies in English, v. 36 
1908), traduzione di De planctu natura. di Douglas M. Moffat. All'indirizzo 
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp consultato il 13.08.2013
117  Alanus ab Insulis, Anticlaudianus; or The Good and Perfect Man tradotto da Sheridan James, 
(Toronto: , J.Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1973).
118  Wolf-Ulrich Klünker, Alanus ab Insulis : Entwicklung des Geistes als Michael-Prinzip : mit einer 
Ubersetzung der Michael-Predigt des Alanus, (Stoccarda: Edition Hardenberg Verlag Freies Geistesleben, 
1993). p. 54.

http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp


43

5. L'arte sacra di Dante e lo scopo della Commedia

In questa parte, la tesi delineerà innanzitutto il quadro generale in cui l'arte sacra era 

generalmente intesa ai tempi di Dante. Mostrerà poi che l'obiettivo di integrare le idee 

classiche in quelle cristiane costituiva un aspetto influente per l'arte sacra. Infine, 

attraverso un'analisi comparativa dei testi di Dante e Tommaso d'Aquino sull'arte sacra, 

delineerà le idee di Dante sui poeti e sulla poesia in generale e sulla sua Commedia in 

particolare.

L'influenza schiacciante del cristianesimo nell'arte medievale fornisce il quadro 

principale in cui l'arte sacra deve essere compresa. Come afferma Papa Gregorio 

Magno (540-604 d.C.) nella sua Epistola XIII a Sereno, vescovo di Massilia: «Una cosa 

è adorare un'immagine, un'altra è imparare attraverso la storia di un'immagine ciò che 

deve essere adorato. Ciò che la scrittura offre a chi la legge, l'immagine lo offre a chi la 

guarda».

ignorante che lo guarda, poiché in esso gli ignoranti vedono ciò che devono seguire, in 

esso leggono coloro che non conoscono le lettere; per cui per i gentili un'immagine 

sostituisce la lettura".119  Nella sua biografia di Dante Trattatello in laude di Dante, in un 

passaggio intitolato in difesa della poesia, Boccaccio (1313-1375) attribuisce a Gregorio 

un'affermazione simile riguardo alla Sacra Scrittura; egli sostiene lo stesso anche per la 

poesia, affermando:

«usando le parole di Gregorio. Che dice della Sacra Scrittura ciò che si può dire anche 

della poesia: che lo stesso sermone contiene un testo aperto e un mistero sotteso; in 

questo modo l'uno insegna ai saggi e con l'altro conforta i semplici, e in pubblico nutre i 

bambini; ma il testo nascosto serve alle menti dei sublimi esperti con sospesa 

ammirazione». 120

119 Celia M. Chazelle, «Immagini, libri e analfabeti: le lettere di papa Gregorio I a Sereno di Marsiglia»,
Word & Image, 6 (1990). p. 139.
120  Boccaccio, Trattatello in laude di Dante XXII, mia traduzione, in



44

Tuttavia, la letteratura classica disponibile fino alla fine del XIII secolo svolge un ruolo 

fondamentale nella comprensione generale dell'arte sacra e nella formazione culturale 

di Dante. Innanzitutto, Platone può essere considerato una fonte principale, anche se 

l'unica opera disponibile era il Timeo tradotto da Calcidio (IV secolo d.C.), insieme al 

Commento al Timeo di Platone di Macrobio (385/390; 430) e al Commento al Timeo di 

Platone di Calcidio (385/390; 430). Su Platone e la sua dottrina, il Commento al sogno di 

Scipione di Macrobio (385/390; 430) e il Commento al Timeo di Platone di Calcidio 121.  

C'è un passaggio nella Lettera a Can Grande in cui Dante spiega l'uso di termini 

metaforici nella sua poesia, citando l'esempio di Platone:

«Poiché noi percepiamo molte cose con l'intelletto per le quali il linguaggio non ha 

termini - un fatto che Platone indica chiaramente nei suoi libri con l'uso di metafore; 

poiché egli percepiva molte cose con la luce dell'intelletto che il suo linguaggio 

quotidiano non era in grado di esprimere». 122

Oltre all'argomentazione di Platone sull'uso delle metafore, Dante usa qui la forma 

plurale per indicare le opere di Platone come libris, il che potrebbe dimostrare che egli 

aveva accesso non solo al Timeo, ma anche ad altri libri platonici. Inoltre, l'influenza 

platonica della Scuola di Chartres attraverso Bernardo di Chartres (morto prima del 

1130), descritta da Giovanni di Salisbury (1110-1180) come «la più perfetta

http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf".
p. 21. consultato il 21.08.2013
“ usando di Gregorio le parole. Il quale della sacra Scrittura dice ci`o che ancora della poetica dir si 
puote: cioè che essa in uno medesimo sermone, narrando, apre il testo e il mistero a quel sottoposto; 
e così ad un’ora coll’uno gli savi esercita e con l’altro gli semplici riconforta, e ha in pubblico donde li 
pargoletti nutrichi, e in occulto serva quello onde essa le menti de’ sublimi intenditori con 
ammirazione tenga sospese”.
121  Ralph McInerny, A History of Western Philosophy. Vol. II (Chicago: Regnery, 1963.) a 
Thttp://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212.htm (i numeri di pagina si riferiscono alla versione cartacea) 
p. 2. consultato il 26.08.2013
Daniel D. Mc Garry, "Theory of Education in the Metalogicon of John of Salisbur", Speculum, Vol. 23, (1948).P. 
662.
122  Dante, Alighieri, Epistole XIII.84, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
„Multa namque per intellectum videmus quibus signa vocalia desunt: quod satis Plato insinuat in suis 
libris per assumptionem metaphorismorum; multa enim per lumen intellectuale vidit que sermone 
proprio nequivit exprimere.“

http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212.htm
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013


45

tra i platonici del nostro secolo", può essere considerata significativa: ad esempio, la 

personificazione della Natura da parte di Bernardo come un enorme organismo dotato 

di un'anima propria.123  Anche l'interpretazione platonica della Genesi di Thierry di 

Chartres (?-1150?) e Guglielmo di Conches (1090-1154) può essere considerata come 

finalizzata a integrare la cosmologia classica nella cosmologia cristiana.124  Tuttavia, 

non solo Platone, ma anche altre autorità classiche erano conosciute e studiate, come 

sottolineato da Giovanni di Salisbury nel suo Metalogicon.125  Il Metalogicon presenta un 

elenco impressionante di autorità classiche, in cui l'Organon di Aristotele occupava più 

della metà del trattato, rappresentando, secondo McGarry, «le fonti principali di 

Giovanni».126  Le fonti delle letture aristoteliche di Giovanni includevano la traduzione e i 

commenti di Boezio e l'Introduzione di Porfirio.127

Tuttavia, il centro principale dell'insegnamento e dell'interpretazione aristotelica era 

l'Università di Parigi, in particolare attraverso l'opera di Tommaso d'Aquino. Ai fini della 

tesi, la rilevanza dell'influenza di Tommaso su Dante risiede nei quattro sensi del 

significato delineati da Tommaso:

"L'autore della Sacra Scrittura è Dio, nel cui potere sta quello di significare il Suo 

significato, non solo con le parole (come può fare anche l'uomo), ma anche con le cose 

stesse. Quindi, mentre in ogni altra scienza le cose sono significate dalle parole, questa 

scienza ha la proprietà che le cose significate dalle parole hanno esse stesse anche un 

significato.

Pertanto, il primo significato con cui le parole indicano le cose appartiene al primo senso, 

quello storico o letterale. Il significato con cui le cose indicate dalle parole hanno esse 

stesse un significato è chiamato senso spirituale, che si basa sul letterale e lo 

presuppone. Ora, questo senso spirituale ha una triplice natura

123  Giovanni di Salisbury, Metalogicon IV CCCM XCVIII, (Hall, John Barrie, 1991). Traduzione mia: «perfectissimus 
inter Platonicos saeculi nostri».
124 Mc Inerny, A History. p. 12.
125 Mc Inerny , A History. p. 19.
126 Mc Garry, Theory of Education. p.662.
127 Mc Garry, Theory of Education. pp. 662-663.



46

divisione. Come dice l'Apostolo (Ebrei 10, 1), la Vecchia Legge è una figura della Nuova 

Legge, e Dionigi dice (Coel. Hier. i) che «la Nuova Legge stessa è una figura della gloria 

futura». Inoltre, nella Nuova Legge, tutto ciò che il nostro Capo ha fatto è un tipo di ciò 

che noi dovremmo fare. Pertanto, nella misura in cui le cose dell'Antica Legge 

significano le cose della Nuova Legge, c'è il senso allegorico; nella misura in cui le cose 

fatte in Cristo, o nella misura in cui le cose che significano Cristo, sono tipi di ciò che 

dovremmo fare, c'è il senso morale. Ma nella misura in cui significano ciò che riguarda 

la gloria eterna, c'è il senso anagogico".128

Nella sua Lettera a Can Grande, Dante spiega il significato della Commedia usando gli 

stessi termini di Tommaso.

"(20) Per chiarire ciò che abbiamo da dire, occorre quindi comprendere che il significato 

di quest'opera non è di un solo tipo; piuttosto, l'opera può essere descritta come 

"polisemica", cioè avente diversi significati; poiché il primo significato è quello 

trasmesso dalla lettera, e il secondo è quello trasmesso dal significato della lettera; il 

primo dei quali è chiamato letterale, mentre il secondo è chiamato allegorico, o mistico 

[o morale, o anagogico].

(21) E per illustrare meglio questo metodo di esposizione, possiamo applicarlo ai 

seguenti versetti: "Quando Israele uscì dall'Egitto, la casa di Giacobbe da un popolo di 

lingua straniera; Giuda era il suo santuario e Israele il suo dominio". Se consideriamo 

solo la lettera, ciò che ci viene significato è l'uscita dei figli d'Israele dall'Egitto al tempo di 

Mosè; se consideriamo l'allegoria, viene significato il nostro riscatto attraverso Cristo; se 

consideriamo il senso morale, ci viene significato il passaggio dell'anima dal dolore e 

dalla miseria del peccato a uno stato di grazia; se consideriamo il senso anagogico, ci 

viene significato il passaggio dell'anima santificata dalla schiavitù della corruzione di 

questo mondo alla libertà della gloria eterna». 129

128  Tommaso d'Aquino, Summa Theologica, I.i.10 Traduzione disponibile all'indirizzo 
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm consultato il 28.08.2013
129  Dante, Alighieri, Epistole XIII.20-21 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo

http://www.newadvent.org/summa/1001.htm
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm


47

Allo stesso modo, nel Convivio Dante spiega i quattro sensi:

“(3) Il primo è chiamato letterale, ed è il senso che [non va oltre la superficie della lettera, 

come nelle favole dei poeti]. Il secondo è chiamato allegorico, ed è quello che si 

nasconde sotto il manto di queste favole, ed è una verità nascosta sotto una bella 

finzione. Così Ovidio dice che con la sua lira Orfeo domava le bestie selvagge e faceva 

muovere alberi e rocce verso di lui, il che significa che il saggio con lo strumento della 

sua voce rende teneri e umili i cuori crudeli e muove a suo piacimento coloro che non 

dedicano la loro vita alla conoscenza e all'arte; e coloro che non hanno alcuna vita 

razionale sono quasi come pietre.

(4) Il motivo per cui questo tipo di occultamento è stato ideato dai saggi sarà mostrato 

nel penultimo libro. In effetti i teologi interpretano questo senso in modo diverso dai 

poeti; ma poiché è mia intenzione qui seguire il metodo dei poeti, prenderò il senso 

allegorico secondo l'uso dei poeti.

(5) Il terzo senso è chiamato morale, ed è quello che gli insegnanti dovrebbero cercare 

con attenzione di scoprire in tutte le Scritture, per il proprio beneficio e quello dei loro 

allievi; ad esempio, nel Vangelo possiamo scoprire che quando Cristo salì sul monte per 

essere trasfigurato, dei dodici apostoli ne portò con sé solo tre, il cui significato morale è 

che nelle questioni di grande segretezza dovremmo avere pochi compagni.

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
“(20) Ad evidentiam itaque dicendorum sciendum est quod istius operis non est simplex sensus, ymo 
dici potest polysemos, hoc est plurium sensuum; nam primus sensus est qui habetur per litteram, alius 
est qui habetur per significata per litteram. Et primus dicitur litteralis, secundus vero allegoricus, sive 
moralis, sive anagogicus.
(21) Il modo di trattare questo argomento, affinché risulti più chiaro, può essere considerato in questi 
versetti: «All'uscita di Israele dall'Egitto, della casa di Giacobbe dal popolo barbaro, fu fatta la 
santificazione di Giuda, la potenza di Israele». Infatti, se lo consideriamo solo alla lettera, ci viene 
significato l'uscita dei figli d'Israele dall'Egitto, al tempo di Mosè; se ad allegoria, ci viene significato la 
nostra redenzione compiuta da Cristo; se ad senso morale, ci viene significato il ritorno dell'anima dal 
lutto e dalla miseria del peccato allo stato di grazia; se ad anagogico, ci viene significato l'uscita 
dell'anima santa dalla schiavitù di questa corruzione alla libertà della gloria eterna”.

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


48

(6) Il quarto senso è detto anagogico, cioè al di là dei sensi; e questo avviene quando 

una scrittura è esposta in senso spirituale che, pur essendo vero anche in senso 

letterale, significa per mezzo delle cose significate una parte delle cose celesti della 

gloria eterna, come si può vedere nel canto del Profeta che dice che quando il popolo 

d'Israele uscì dall'Egitto, la Giudea fu resa integra e libera.

(7) Infatti, sebbene sia manifestamente vero secondo la lettera, ciò che è inteso 

spiritualmente non è meno vero, vale a dire che quando l'anima si allontana dal 

peccato, essa è resa integra e libera nel suo potere. 130

Un'analisi giustapposta delle affermazioni di Tommaso d'Aquino e Dante in relazione ai 

quattro sensi del significato mostra, in primo luogo, che Dante era ben consapevole 

delle definizioni di Tommaso d'Aquino dei quattro sensi. In secondo luogo, dato che le 

affermazioni di Tommaso d'Aquino sono relative alle Sacre Scritture e che Dante utilizza 

la stessa linea di pensiero di Tommaso d'Aquino per la sua Commedia, si può supporre 

che Dante considerasse la sua Commedia sacra quanto le Sacre Scritture, cosa che egli 

conferma nel

130  Dante, Alighieri, II, i, 3-6 Convivio Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing, 
all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013
(3) L'uno si chiama litterale, e questo è quello che [...]. L'altro si chiama allegorico, e questo è quello 
che] si nasconde sotto 'l manto di queste favole, ed è una veritade ascosa sotto bella menzogna: sì 
come quando dice Ovidio che Orfeo facea colla cetera mansuete le fiere, e li arbori e le pietre a sé 
muovere: che vuol dire che lo savio uomo collo strumento della sua voce faccia mansuescere ed 
umiliare li crudeli cuori, e faccia muovere alla sua volontade coloro che [non] hanno vita di scienza e 
d'arte; e coloro che non hanno vita ragionevole alcuna sono quasi come pietre.
(4) E perché questo nascondimento fosse trovato per li savi, nel penultimo trattato si mosterrà. 
Veramente li teologi questo senso prendono altrimenti che li poeti; ma però che mia intenzione è qui 
lo modo delli poeti seguitare, prendo lo senso allegorico secondo che per li poeti è usato.
(5) Il terzo senso si chiama morale, ed è quello che i lettori devono cercare attentamente nelle 
Scritture a beneficio proprio e dei loro discepoli: come si può vedere nel Vangelo, quando Cristo salì 
sul monte per trasfigurarsi e portò con sé tre dei dodici apostoli: da ciò si può moralmente dedurre 
che nelle cose più segrete dobbiamo avere poca compagnia.
(6) Il quarto senso si chiama anagogico, cioè sovrasenso; e questo è quando spiritualmente si 
spone una scrittura, la quale ancora [che sia vera] eziandio nel senso litterale, per le cose significate 
significa delle superne cose dell'etternal gloria: sì come vedere si può in quello canto del Profeta 
che dice che nell'uscita del popolo d'Israel d'Egitto Giudea è fatta santa e libera:
(7) che avegna essere vero secondo la lettera sia manifesto, non meno è vero quello che 
spiritualmente s'intende, cioè che nell'uscita dell'anima dal peccato, essa sia fatta santa e libera in 
sua potestate.

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013


49

Commedia definendo il suo poema un poema sacro. Inoltre Christian Moevs afferma: 

«Quando la Commedia si attribuisce autorità scritturale, sta affermando di essere un 

testo di questo tipo»;131  Terzo, dato che Dante e Tommaso d'Aquino in qualche modo 

considerano il senso allegorico, morale e anagogico come un'unità - per Tommaso 

d'Aquino essi facevano parte di un triplice senso spirituale e per Dante «Et primus 

dicitur litteralis, secundus vero allegoricus, sive moralis, sive anagogicus» - è 

importante sottolineare l'affermazione di Dante «Veramente li teologi questo senso 

prendono altrimenti che li poeti» riguardo al fatto che i teologi interpretano il senso 

allegorico (che include anche quello morale e anagogico) in modo diverso dai poeti.132  

La differenza tra il teologo (Tommaso d'Aquino) e il poeta (Dante) potrebbe risiedere 

nello scopo finale di tutti e quattro i sensi insieme, poiché per Dante tutti e quattro sono 

necessari. 133  Lo scopo finale del senso anagogico di Tommaso d'Aquino si riferisce in 

generale alla gloria eterna e si basa su esempi riguardanti le Leggi Antiche e le Leggi 

Nuove, e riguarda ciò che dovremmo fare secondo gli insegnamenti di Cristo; per 

Dante, secondo gli esempi che ha usato nella sua spiegazione come "il popolo 

d'Israele uscì dall'Egitto, la Giudea fu resa integra e libera", lo scopo finale del senso 

anagogico è esplicitamente soteriologico e riguarda la libertà.134  Il

relativo alla gloria eterna non mostra alcuna traccia di libertà, mentre

131  Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXIII.63 e XXV.3 su 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 24.08.2013
Christian Moevs, La metafisica della "Commedia" di Dante, (Oxford: Oxford University Press, 2005).
p. 9.
132  Dante, Alighieri, II, i, 4 Convivio Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing, all'indirizzo 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013
vedi anche nota 124
133  Dante, Alighieri, Convivio II, i, 9-15, Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing, 
all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013
134  Dante, Alighieri, II, i, 6 Convivio Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing, all'indirizzo 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013
Dsi ad allegoriam, nobis significatur nostra redemptio facta per Christum; si ad moralem sensum, 
significatur nobis conversio anime de luctu et miseria peccati ad statum gratie; se in senso anagogico, 
ci indica l'uscita dell'anima santa dalla schiavitù di questa corruzione verso la libertà della gloria 
eterna", Dante, Alighieri, Epistole XIII.21 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, su 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


50

Per Dante il passaggio dell'anima santificata dalla schiavitù della corruzione di questo 

mondo alla libertà della gloria eterna riguarda esplicitamente la libertà; l'anima alla fine 

è libera nel proprio potere e immortale. In questo senso la differenza tra il poeta (Dante) 

e il teologo (Tommaso) può essere interpretata come segue: il poeta è libero di cercare 

la libertà, il teologo è tenuto a cercare le leggi. Inoltre, un poeta può creare nuovi testi 

sacri, mentre un teologo può solo interpretare quelli antichi. Dante non era un sacerdote 

né un teologo, ma un poeta e quindi libero di includere nella sua opera, come ha fatto, 

elementi che possono essere considerati esplicitamente eretici. Nella Lettera a Can 

Grande Dante offre un esempio della libertà del poeta quando spiega lo scopo di un 

preambolo:135

(46) Gli oratori concedono infatti di dire cose 

prelibate per preparare l'animo degli 

ascoltatori; ma i poeti non solo fanno questo, 

ma dopo questa invocazione ne emettono 

anche un'altra.

(46) Gli oratori sono soliti anticipare ciò che 

stanno per dire, al fine di catturare l'attenzione 

dei loro ascoltatori. Ora, i poeti non solo fanno 

questo, ma in aggiunta ricorrono a una sorta 

di invocazione

dopo.

(47) E questo è conveniente per loro, poiché 

hanno bisogno di molte invocazioni, dato che 

devono chiedere alle sostanze superiori 

qualcosa che va oltre il comune modo di agire 

degli uomini, quasi un dono divino.

(47) E questo è appropriato nel loro caso, 

poiché hanno bisogno di invocazioni in larga 

misura, in quanto devono chiedere agli esseri 

superiori qualcosa che va oltre la portata 

ordinaria dei poteri umani, qualcosa che è 

quasi per sua natura

un dono divino.

135  Dante, Alighieri, Epistole XIII.46-48, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


51

(48) Ergo presens prologus dividitur in partes 

duas, quia in prima premittitur quid dicendum 

sit, in secunda invocatur Apollo; et incipit 

secunda pars ibi: 'O bone Apollo, ad ultimum 

laborem'.

(48) Pertanto il presente prologo è diviso in 

due parti: nella prima viene fornita una 

previsione di ciò che seguirà; nella seconda vi 

è un'invocazione ad Apollo; la seconda parte 

inizia così: «O buono Apollo, all'ultimo

lavoro",

In questo passaggio Dante descrive il poeta come un medium simile a un sacerdote. 

Infatti, secondo Dante, i poeti possono entrare in contatto con esseri superiori al di là 

della portata ordinaria dei poteri umani. Inoltre, l'invocazione di Dante non è rivolta a 

santi o angeli cristiani, ma ad Apollo, un dio pagano. Inoltre, va sottolineato che lo scopo 

della Commedia di Dante non è speculativo ma pratico, come spiega la Lettera a Can 

Grande:136

(40) [16]. Genus vero phylosophie sub quo hic 

in toto et parte proceditur, est morale 

negotium, sive ethica; quia non ad 

speculandum, sed ad opus inventum est totum 

et pars.

(40) Il ramo della filosofia a cui l'opera è 

soggetta, nel suo insieme come nella parte, è 

quello della morale o dell'etica; in quanto il tutto 

e la parte sono stati concepiti non per la 

speculazione, ma con un obiettivo pratico

.

Per Dante lo scopo pratico della Commedia è anche esplicitamente soteriologico, non 

per sé stesso ma per gli altri, come guida per il lettore beato da uno stato di miseria a 

uno stato di beatitudine; come spiega Dante nella sua Lettera a Can Grande:137

(39) Finis totius et partis esse posset et (39) Lo scopo del tutto e della parte

136  Dante, Alighieri, Epistole XIII.40, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, su 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
137  Dante, Alighieri, Epistole XIII.39 Princeton Dante Project, tradotto da Paget, Toynbee su 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


52

multiplex, scilicet propinquus et remotus; sed, 

omissa subtili investigatione, dicendum est 

breviter quod finis totius et partis est removere 

viventes in hac vita de statu miserie et 

perducere ad statum felicitatis.

potrebbe [essere] molteplice; come, ad 

esempio, immediato e remoto. Ma tralasciando 

qualsiasi esame minuzioso di questa 

questione, si può affermare brevemente che lo 

scopo del tutto e della parte è quello di 

rimuovere coloro che vivono in questa vita da 

uno stato di miseria e

portarli a uno stato di felicità.

Per riassumere, a questo punto, riguardo alla comprensione di Dante dell'arte 

sacra, si può dire che: il duplice scopo della Sacra Scrittura indicato da Gregorio, per 

l'uomo semplice e per l'uomo saggio, era ancora influente e poteva essere applicato 

anche alla poesia. L'autorità culturale proveniente dalla Francia e in particolare da 

Tommaso influenzò la concezione dell'arte sacra di Dante. Dante ampliò le definizioni di 

Tommaso dei quattro sensi del significato relativi alle Sacre Scritture, sviluppando una 

visione soteriologica più esplicita e il concetto di libertà. La differenza che Dante fece tra 

un teologo e un poeta, fondamentale per la comprensione della sua poesia, riguarda la 

libertà. Dante considerava la sua Commedia sacra quanto le Sacre Scritture. Il ruolo 

esplicitamente pagano che Dante assegnava ai poeti non può essere ricondotto alla 

teologia cristiana. La Commedia di Dante non è solo speculativa, ma anche etica e 

pratica, poiché riguarda la catarsi e la libertà; e lo scopo pratico della Commedia è 

esplicitamente soteriologico nei confronti degli altri.

Tuttavia, il collegamento principale per l'argomentazione della Commedia di Dante 

come atto teurgico riguarda il rapporto tra Dante e Dionigi il Pseudo-Areopagita. La tesi 

ora esaminerà più da vicino questo aspetto.



53

6. Dante e Dionigi l'Areopagita

La tesi in questa parte fornirà prove dell'influenza di Pseudo-Dionigi sulla Commedia di 

Dante, valutando da un lato la letteratura accademica sull'argomento e dall'altro 

interpretando esplicitamente l'influenza di Pseudo-Dionigi come teurgica.

L'influenza diretta di Aristotele sull'opera di Dante è evidente in particolare 

attraverso la Metafisica e l'Etica di Aristotele, che Dante cita spesso per spiegare 

il carattere della sua Commedia, come mostra il seguente esempio:138

Nam si in aliquo loco vel passu 

pertractatur ad modum speculativi 

negotii, hoc non est gratia speculativi 

negotii, sed gratia operis; quia, ut ait 

Phylosophus in secundo 

Methaphysicorum, «ad aliquid et nunc 

speculantur practici aliquando».

(41) Infatti, se in alcune parti o passaggi il 

trattamento è secondo il modo della 

filosofia speculativa, ciò non è per amore 

della speculazione, ma per uno scopo 

pratico; poiché, come dice il Filosofo 

[Aristotele] nel secondo libro della 

Metafisica: «gli uomini pratici 

occasionalmente speculano sulle cose 

nelle loro relazioni particolari e

temporali».

Tuttavia, Dante interpretò anche la filosofia naturale aristotelica alla luce del 

neoplatonismo tratto dal Liber de Causis, il cui contenuto è in gran parte tratto dagli 

Elementi di teologia di Proclo, e dal neoplatonico cristiano

138  Dante, Alighieri, Epistole XIII.41 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


54

interpretazione dello Pseudo-Dionigi, come egli cita direttamente nella Lettera a Can 

Grande e nel Paradiso:139

Et hoc dicitur in libro De Causis quod

«omnis causa primaria plus influit super 

suum causatum quam causa universalis 

secunda». Sed hoc quantum ad esse.

(57) E questo è affermato nel libro Sulle cause, 

ovvero che «ogni causa primaria ha 

un'influenza maggiore su ciò su cui agisce 

rispetto a qualsiasi causa secondaria». Quindi

per quanto riguarda l'essere.

E Dionisio con tanto desiderio

a contemplare questi ordini si mise, che 

li nomò e distinse com'io.

E Dionigi, con grande desiderio, si mise a 

contemplare questi ordini: li

li nominò e li distinse proprio come faccio io.

Diego Sbacchi, riferendosi alle ricerche di Gardner sul rapporto di Dante con i testi 

mistici, afferma che il risultato più corrispondente e soddisfacente fu il collegamento tra 

Dante e gli scritti di Pseudo-Dionigi, in particolare per quanto riguarda il Paradiso di 

Dante e il concetto di Dionigi della luce, dell'immagine di Dio, della creazione del 

processo emanativo, dell'universalità dell'amore e dell'anima che contempla tutte le cose 

nella visione finale di Dio.140  Tuttavia, secondo Sbacchi, Gardner riteneva necessario 

aggiungere l'influenza dell'opera De Consideratione di Bernardo di Chiaravalle per 

spiegare in modo convincente alcuni passaggi oscuri della cosmologia di Dante.141  

Tuttavia, secondo Diego Sbacchi, l'influenza dello Pseudo-Dionigi sulla Commedia di 

Dante in generale e sul

139 Wetherbee, Winthrop, "Dante Alighieri", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Edizione 

invernale 2011) Cap. 3. All'indirizzo http://plato.stanford.edu/entries/dante/ consultato il 
27.08.2013
Dante, Alighieri, Epistole XIII.57. Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXVIII.133-135, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 27.08.2013
140  Diego Sbacchi, La presenza di Dionigi Areopagita nel Paradiso di Dante, (Firenze: L.S. Olschki, 
2006). P. IX.Sbacchi, La presenza. P.XIX. Per Gardner vedi:
G.E. Gardner, Dante’s Ten Heavens. A Study oft he Paradiso,(New York: Haskell House, 1970). 

pp.20-25
141Sbacchi La presenza. p. xix.

http://plato.stanford.edu/entries/dante/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


55

Il Paradiso, in particolare, può essere ricondotto a quattro concetti chiave: la concezione 

della luce, l'apofatismo o teologia negativa, l'ascesa mistica all'unificazione con Dio e le 

gerarchie angeliche. 142  Seguendo Sbacchi, la tesi discuterà ora

i concetti chiave espressi nelle idee di Pseudo-Dionigi e nella

Commedia.

Secondo Susanna Barsella, la natura e la funzione della luce nell'angelologia di 

Dante sembrano combinare la tradizione neoplatonica con una tradizione aristotelico-

araba più scientifica 143.   La tradizione neoplatonica interpretava fondamentalmente la 

metafora del sole di Platone così come riportata nella Repubblica: Platone usa la 

metafora del Sole per associare la luce fisica del Sole alla luce metafisica intelligibile che 

emana dal Bene, considerando entrambe come cause in due modi. 144Proprio come il 

sole fornisce la luce che ci permette di vedere gli oggetti, così la luce metafisica del 

Bene fornisce ordine e intelligibilità per permetterci di conoscere gli oggetti.

Inoltre, secondo la metafora del Sole di Platone, il sole fornisce l'energia per il 

nutrimento e la crescita di tutti gli esseri viventi, così come la luce metafisica del Bene 

fornisce l'ordine e la struttura che sono la fonte dell'esistenza di tutte le cose. Nella 

tradizione neoplatonica la luce emanava da Dio e penetrava l'intero universo attraverso 

una gerarchia di esseri luminosi.145  Inoltre, gli Oracoli Caldei non solo attestano agli dei 

la stessa doppia funzione: «Poiché ha una doppia funzione: possiede gli intelligibili nella 

sua mente e porta la percezione sensoriale ai mondi», ma associano anche l'intellettuale 

divino

142  Sbacchi La presenza. p. ix.
143  Susanna Barsella, In the Light of the Angels : Angelology and Cosmology in Dante's Divina Commedia, 
(Firenze: Olschki, 2010). p. 36.
144  Platone, Repubblica 507c-511e Perseus Digital Library all'indirizzo 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D 
6%3Asection%3D507d consultato il 25.08.2013
Barsella, Nella luce. p.37.
145  Barsella, Nella luce. p.37.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D6%3Asection%3D507d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D6%3Asection%3D507d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D6%3Asection%3D507d


56

luce direttamente con Eros, l'Amore, poiché «... l'Intelletto Paterno autogenerato seminò 

il legame dell'Amore, carico di fuoco, in tutte le cose», e più precisamente «Affinché tutti 

potessero continuare ad amare per un tempo infinito e le cose intessute dalla luce 

intellettuale del Padre non potessero crollare».146  Pseudo-Dionigi contribuì al primo 

adattamento cristiano del concetto neoplatonico di luce e aiutò, secondo Barsella, a 

sviluppare «un linguaggio basato sull'espansione metaforica della luce come segno 

rivelatore della presenza divina che penetrava l'universo attraverso flussi luminosi».147  

Dante fu chiaramente influenzato dal concetto di luce di Pseudo-Dionigi, come afferma 

la Lettera a Can Grande:148

Propter quod patet quod omnis essentia et 

virtus procedat a prima, et intelligentie 

inferiores recipiant quasi a radiante, et reddant 

radios superioris ad suum inferius ad modum 

speculorum. Quod satis aperte tangere videtur 

Dionysius de Celesti Hierarchia loquens.

(60) Da cui è evidente che ogni essenza e ogni 

virtù proviene da una prima; e che le 

intelligenze inferiori hanno il loro effetto come 

da un corpo radiante e, alla maniera degli 

specchi, riflettono i raggi di quelle superiori a 

quelle inferiori. Tale questione sembra essere 

discussa abbastanza chiaramente da Dionigi 

nella

opera Sulla gerarchia celeste.

Inoltre, l'ampio uso che Dante fa delle metafore della luce nella Commedia può essere 

considerato essenzialmente strumentale come mezzo cognitivo connesso alle 

operazioni angeliche. 149  Inoltre, Barsella dimostra che il Dionisiaco

146  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 8, 39.
147  Barsella, Nella luce. p.37.
148  Dante, Alighieri, Epistole XIII.60. Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, su 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
149  Barsella, Nella luce. p.37.

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013


57

influenza sulla Commedia di Dante fornì «un modello praticabile di armonizzazione 

cosmica basato sulle facoltà contemplative e illuminative degli angeli».150  È ora 

opportuno mostrare come Dante presenti, attraverso Beatrice, le gerarchie angeliche 

nella sua Commedia: 151

E poi che le parole sue restaro, non 

altrimenti ferro disfavilla

che bolle, come i cerchi sfavillaro. 

L'incendio suo seguiva ogne scintilla; ed 

eran tante, che 'l numero loro

più che 'l doppiar de li scacchi s'inmilla.

Io sentiva osannar di coro in coro al 

punto fisso che li tiene a li ubi,

e terrà sempre, ne' quai sempre fuoro.

E quella che vedëa i pensier dubi

nella mia mente, disse: "I cerchi primi ti 

hanno mostrato Serafi e Cherubi.

Così veloci seguono i suoi vimi,

per assomigliarsi al punto quanto 

possono; e possono quanto a veder sono 

sublimi. Quegli altri amori che 'ntorno li 

vogliono, si chiamano Troni del divino 

aspetto,

per che 'l primo ternaro terminonno;

E quando ebbe finito di parlare, proprio come 

il ferro incandescente sprigiona scintille, così 

quei cerchi brillarono; e ogni scintilla 

circondava con il suo anello fiammeggiante 

scintille che erano più numerose della 

somma che si ottiene raddoppiando in 

successione ogni quadrato di una 

scacchiera, da uno a sessantaquattro. Sentii 

cantare "Osanna", da coro a coro, verso quel 

Punto fisso che li trattiene e

li terrà per sempre dove sono sempre stati. E 

lei, che vide la perplessità della mia mente, 

disse: "I primi cerchi ti hanno mostrato i 

Serafini e i Cherubini.

Seguono i legami dell'amore con tale rapidità 

perché sono simili al Punto quanto possono 

esserlo le creature, un potere che dipende 

dalla loro visione. Gli altri amori che ruotano 

attorno a loro sono chiamati Troni

l'aspetto divino, perché

150  Barsella, Nella luce. p.69.
151  Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXVIII.88-135 Società Dantesca Italiana all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 26.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


58

e dei saper che tutti hanno diletto quanto la 

sua veduta si profonda

nel vero in che si queta ogne intelletto. 

Quinci si può veder come si fonda l'esser 

beato ne l'atto che vede,

non in quel ch'ama, che poscia seconda; e 

del vedere è misura mercede,

che grazia partorisce e buona volontà: così 

di grado in grado si procede.

L'altro ternario, che così germoglia in 

questa primavera sempiterna che 

notturno Arïete non dispoglia, 

perpetüalmente 'Osanna' sberna

con tre melodie, che suonano in tre ordini 

di letizia onde s'interna.

In essa gerarcia son l'altre dee: prima 

Dominazioni, e poi Virtudi; l'ordine 

terzo di Podestadi èe.

Poscia ne' due penultimi tripudi 

Principati e Arcangeli si girano; 

l'ultimo è tutto d'Angelici ludi.

Questi ordini di sù tutti s'ammirano, e 

di giù vincon sì, che verso Dio tutti 

tirati sono e tutti tirano.

E Dionisio con tanto desiderio

ha concluso il primo gruppo di tre; e sappiate 

che tutti provano gioia nella misura in cui la 

loro visione vede - più o meno profondamente 

- quella verità in cui tutti gli intelletti trovano 

riposo. Da ciò si vede che la beatitudine 

dipende dall'atto della visione, non dall'atto 

dell'amore, che è una conseguenza; la misura 

della loro visione risiede nel merito, prodotto 

dalla grazia e poi dalla volontà di bene: e 

questa è la progressione, passo dopo passo.

La seconda triade - che fiorisce in questa 

eterna primavera che il Ariete notturno non 

spoglia - canta perpetuamente "Osanna" con 

tre melodie che risuonano nei tre ranghi di 

beatitudine che formano questa triade; 

all'interno di questa gerarchia ci sono tre tipi di 

divinità: prima i Dominazioni, poi le Virtù; e 

l'ordine finale contiene i Poteri.

I due penultimi gruppi di esseri gioiosi 

all'interno della triade successiva sono i 

Principati e gli Arcangeli; infine, gli Angeli 

giocosi.

Tutti questi ordini dirigono - in modo estatico 

- i loro occhi verso l'alto; e verso il basso, 

esercitano una tale forza che tutti sono 

attratti e attirano a

Dio. E Dionigi, con grande desiderio,



59

a contemplar questi ordini si mise, 

che li nomò e distinse com'io.

si mise a contemplare questi ordini:

li nominò e li distinse proprio come faccio io.

Il ruolo dell'imitazione, come ha dimostrato la tesi, è un aspetto fondamentale nella 

teurgia di Dionigi.152  Ciò è rilevante anche per Dante, in particolare nel processo 

anagogico di purificazione e illuminazione verso l'unificazione con Dio, ma non solo per 

gli esseri umani; è fondamentale anche per gli angeli, come scrive Dante, «per 

somigliarsi al punto quanto ponno» (per essere simili a Dio quanto più possibile). Inoltre, 

come riporta Barsella: «Attraverso gli ordini angelici, la scienza di Dio discese sotto 

forma di luce intellettuale dalla creatura spirituale più alta a quella più bassa, stimolando 

così in loro il desiderio di tornare e ricongiungersi con Lui» (153).Questo è il senso del 

passo «che verso Dio tutti tirati sono e tutti tirano» (che tutti sono attratti e attraggono 

verso Dio). Dionigi nella sua Mystica theologia descrive l'ermeneutica di questo 

processo in due modi: il movimento discendente della luce divina creata da un atto di 

amore divino corrispondeva alla teologia positiva (cataphatica), mentre il movimento 

ascendente corrispondeva alla teologia negativa (apofatica).154  Inoltre, secondo 

Barsella, che cita Marta Cristiani, l'idea dell'oscurità divina implicita nella teologia 

apofatica di Dionigi è compatibile con la cosmologia di Dante, e anche con l'incapacità 

di Dante di esprimere ciò che si trova oltre il centro della luce alla fine del suo viaggio.155  

Il legame tra l'adattamento cristiano della teurgia di Dionigi e la Commedia di Dante può 

anche essere ricondotto al ruolo significativo dei nomi divini: i nomi di Dio e i nomi delle 

gerarchie. I nomi di Dio aiutano a lodarlo e a definirlo

152  Burns, Proclus. p. 126.
153  Barsella, Nella luce. p.57.
154  Barsella, In the light. p.57.
155  Barsella, Nella luce. p. 57.



60

Lui, mentre i nomi delle gerarchie aiutano a comprenderne la posizione e la funzione.156  

Tuttavia, Dante nella Commedia si riferisce chiaramente all'opera di Dionigi De Divinis 

Nominibus: «li distinse come faccio io», nominando le nove categorie angeliche come: 

nel primo cerchio Serafini, Cherubini, Troni; nel

secondo cerchio Dominazioni, Virtù e Potestà; e nel terzo cerchio Principati, Arcangeli e 

Angeli. La rilevanza qui riguarda la pratica teurgica di pronunciare i nomi divini 

apparentemente privi di significato, come afferma Giamblico (rispondendo a Porfirio):

«Ma non sono privi di significato nel modo in cui pensi. Piuttosto, ammettiamo che siano 

inconoscibili per noi – o anche, in alcuni casi, conoscibili, poiché possiamo ricevere le 

loro spiegazioni dagli dei – ma per gli dei sono tutti significativi, non secondo un modo 

effabile, né in un modo che sia significativo e indicativo per l'immaginazione degli esseri 

umani, ma uniti agli dei, sia intellettualmente che in modo ineffabile... Pertanto, il 

carattere simbolico della similitudine divina, che è intellettuale e divina, deve essere 

assunto nei nomi.”157

Inoltre, per Giamblico l'ineffabilità dei nomi divini rappresenta l'aspetto più venerabile, 

perché risveglia l'ineffabile presenza del divino nell'anima. 158Il punto qui riguarda 

innanzitutto il termine ineffabile (aphthengtos), che sia in greco che in latino significa 

letteralmente senza voce, senza parole o inesprimibile. Secondo Sbacchi, citando 

l'indagine di M. Colombo sull'aggettivo ineffabilis, «nella letteratura classica abbiamo 

pochissime tracce del termine; è solo con Agostino e più tardi con Pseudo Dionigi che 

abbiamo anche una teoria dell'ineffabile... Dante fu il primo autore a usare il termine 

ineffabile in

156  Sbacchi La presenza. p.XX.
157  Giamblico, Sui misteri. 255,1-9. Vedi anche 
Shaw, Teurgia. p. 179.
158  Shaw, Theurgia. pp. 179-180.



61

la nostra lingua.”159  Il secondo punto è che Dante ha usato il termine ineffabile non solo 

in relazione all'impossibilità per gli esseri umani di parlare degli dei, ma anche quando 

lui stesso, Dante, parla della sua amata Beatrice.160  Va notato che quando Dante sente 

i nomi divini si trova in paradiso e che è l'ineffabile Beatrice a rivelarglieli. In base a ciò si 

può dire che Dante ricevette la spiegazione dei nomi divini dagli dei attraverso l'ineffabile 

Beatrice, che risvegliò l'ineffabile presenza del divino nell'anima di Dante. Tuttavia, il 

punto qui non è se Dante conoscesse o meno i nomi delle gerarchie da Dionigi o 

Gregorio, perché ovviamente li conosceva da qualche parte; il punto è che Dante ne 

comprese il vero significato solo quando raggiunse il paradiso, in piedi in mezzo ai 

cerchi di luce scintillanti e fiammeggianti, ascoltando il canto "Osanna", da coro a coro, e 

con Beatrice come colei "che vide la perplessità della mia mente" e diede un nome a ciò 

che vedeva.

Infine, per Barsella, la poesia di Dante era in grado di riprodurre ciò che non poteva 

essere detto, e così facendo mirava allo stesso risultato degli angeli: la partecipazione 

attraverso l'imitazione come punto più alto del processo anagogico e come 

conseguenza dell'illuminazione, che coinvolge le sfere intellettuale e morale. 161  Per 

Barsella, «anche il poema di Dante è partecipazione illuminata e imitazione».162  Infine, 

ma non meno importante, la soteriologia per gli altri, che la tesi ha presentato come una 

delle caratteristiche principali della teurgia di Dionigi, è presente nella Commedia (tra gli 

altri passaggi) come:163

159  Sbacchi La presenza. p. XXI-XXII. Traduzione mia.
160  Sbacchi La presenza. p. XXII
161  Barsella, Nella luce. p. 58.
162  Barsella, Nella luce. p. 58.
163  Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXXIII.67-72, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


62

O somma luce che tanto ti levi

da' concetti mortali, a la mia mente 

ripresta un poco di quel che parevi, e 

fa la lingua mia tanto possente, ch'una 

favilla sol de la tua gloria

possa lasciare a la futura gente

O Luce Suprema, Tu, che ti elevi così al di 

sopra delle menti dei mortali, restituisci alla 

mia memoria qualcosa della Tua epifania, e 

rendi la mia lingua così potente che io possa 

lasciare alle persone del futuro un barlume 

della

della gloria che è Tua

Questo diventa una componente dell'obiettivo principale di Dante, «quod finis totius et 

partis est removere viventes in hac vita de statu miserie et perducere ad statum 

felicitatis» (lo scopo del tutto e della parte è quello di liberare coloro che vivono in 

questa vita dallo stato di miseria e condurli allo stato di beatitudine).164

Per riassumere, la letteratura accademica sul legame tra Pseudo-Dionigi 

l'Areopagita e Dante mostra una chiara influenza dionisiana sull'opera di Dante, in 

particolare la concezione della luce, l'apofatismo o teologia negativa, l'ascesa mistica 

all'unificazione con Dio, le gerarchie angeliche, la rilevanza dei nomi divini e la 

soteriologia per gli altri. Inoltre, questa tesi ha dimostrato che l'influenza di Dionigi sulla 

Commedia di Dante può essere direttamente collegata alla teurgia. Inoltre, secondo gli 

studi accademici, l'influenza di Dionigi sulla Commedia di Dante può essere 

indirettamente correlata alle sue caratteristiche principali: fornire un linguaggio basato 

sull'espansione metaforica della luce come segno rivelatore della presenza divina che 

penetrava l'universo attraverso un flusso luminoso, fornendo un modello praticabile di 

armonizzazione cosmica basato sulle facoltà contemplative e illuminative degli esseri 

superiori. Inoltre, l'interpretazione di Barsella della poesia di Dante come capace di 

riprodurre l'ineffabile, in cui lo scopo di partecipare al divino attraverso l'imitazione è

164  Dante, Alighieri, Epistole XIII.39 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


63

inteso come il punto più alto del processo anagogico e come conseguenza 

dell'illuminazione che coinvolge le sfere intellettuale e morale, può essere visto come un 

punto fondamentale dell'influenza dionisiaca sulla Commedia di Dante.

7. La Commedia di Dante come atto teurgico

Nella prima parte di questo capitolo ci concentreremo sull'assenza del termine teurgia 

nell'opera di Dante. Nella seconda parte, la Vita nuova di Dante sarà interpretata, in 

accordo con Valli, come un resoconto autobiografico dell'iniziazione di Dante, in cui 

Dante inizia a descrivere e interpretare simbolicamente attraverso la poesia i principali 

episodi della sua vita, e in cui le due figure principali che interagiscono nell'autobiografia 

visionaria di Dante saranno interpretate come agenti teurgici. La prima è la figura 

dell'Amore personificato come Eros e la seconda è la figura di Beatrice come forma 

umana del potere femminile divino, l'Anima del Mondo itinerante Ecate. Nella terza parte 

di questo capitolo, in accordo con la comprensione di Dante della poesia e del ruolo dei 

poeti, la tesi interpreterà la Commedia come un'evoluzione della sua iniziazione, 

dall'iniziale capacità di descrivere e interpretare simbolicamente la sua vita, alla capacità 

di vedere e comprendere il simbolismo della sua vita come una forma superiore di 

realtà, e infine alla capacità di riprodurre la forma superiore di realtà in versi mistici 

simbolici. Inoltre, quest'ultima capacità sarà interpretata come un'imitazione della Mente 

Paterna e considerata come un atto teurgico per il lettore. Inoltre, secondo la premessa 

teurgica che il mondo è pieno di simboli seminati dalla Mente Paterna, tutte e tre le 

capacità saranno interpretate esplicitamente come un aumento delle abilità teurgiche. 165

165  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 67, 108.



64

7.1. Il termine teurgia nell'opera di Dante

Innanzitutto, bisogna riconoscere che Dante non ha mai usato la parola teurgia nelle 

sue opere. Ciò non sorprende, poiché all'epoca di Dante l'uso di tale termine poteva 

essere pericoloso, data la possibilità che fosse associato agli eretici. L'inquisizione 

contro gli eretici, avviata da papa Gregorio IX nel 1231 e dichiarata nel Concilio di 

Tarragona nel 1242, aveva (dal 1254) il suo tribunale principale a Firenze, all'interno 

della chiesa francescana di Santa Croce, a poche strade di distanza dalla casa di Dante 

166. Inoltre, Dante era già in difficoltà con la Chiesa romana a causa delle sue idee 

politiche. Ma se il disaccordo politico con la Chiesa romana poteva causare 

principalmente l'esilio (come dimostra la condanna all'esilio di Dante), essere bollato 

come eretico dall'Inquisizione significava una condanna a morte, che Dante poteva 

percepire direttamente attraverso la persecuzione dei Cavalieri Templari.

Inoltre, Johannes Scotus Eriugena (815 ca. - 877 ca.) tradusse il termine teurgia dal 

greco al latino principalmente come divina operatio (opera divina), ad esempio nella 

traduzione dell'affermazione di Pseudo Dionigi nelle Gerarchie ecclesiastiche «καὶ ἔστι 

τῆς θεολογίας ή θεουργία συγκεφαλαιωσις», come «Et est theologiae divina operatio, 

consummatio».167  La pratica di tradurre la parola theurgia con opera divina si riscontra 

spesso anche oggi (nella traduzione dal greco all'italiano, Scazzoso usa le parole opera 

divina).168  Tuttavia, anche se il termine theurgia non si trova esplicitamente nell'opera di 

Dante, è possibile fare alcune osservazioni sulla definizione che Dante dà della sua 

Commedia come poema sacro. Dante definisce non solo la sua

166  Breve storia dell'Inquisizione su 
http://rarebooks.library.nd.edu/digital/inquisition/collections/RBSC-
INQ:COLLECTION/info/brief_history consultato il 16.08.2013
167  Pseudo-Dionigi. 432b. p.230.
Johannes, Scotus Eriugena, Libri Sancti Dionysii Areopagitae, quos Joannes Ierugena transtulit de 
Graeco in latinum, jubente ac postulante rege Carolo Ludovici Imperatoris filio
all'indirizzo http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3 consultato il 27.08.2013
168  Pseudo-Dionigi. 432b. p.231 .“l‘opera divina è una ricapitolazione delle parole di Dio“

http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3


65

poema come sacro, per lui è sacro quanto la Sacra Scrittura. In questo modo Dante 

definisce implicitamente il suo poema come divino. Inoltre, dato che per Dante il ruolo 

del poeta è anche esplicitamente un ruolo spirituale simile a quello di un sacerdote e 

l'opera di un poeta è un poema, ne consegue che per Dante il termine poema sacro 

aveva lo stesso significato di opera divina, opera divina che è anche il significato del 

termine teurgia. Tuttavia, lo scopo di questa tesi non è quello di cercare esplicitamente il 

termine teurgia nell'opera di Dante, ma di offrire un'interpretazione teurgica della sua 

opera.

7.2. La Vita Nuova come resoconto dell'iniziazione di Dante
La tesi ha dimostrato che l'affiliazione di Dante al gruppo esoterico chiamato I fedeli 

d'amore è quantomeno plausibile. Inoltre, uno dei momenti più importanti all'inizio 

dell'affiliazione a un gruppo esoterico è quello dell'iniziazione. Che avvenga attraverso 

riti di iniziazione, oralmente, o entrambi – o anche spontaneamente – l'iniziato giunge a 

una conoscenza che può trasformare completamente la sua interpretazione del mondo 

e della sua vita, al punto da sentirsi rinato a una nuova vita. Ora la tesi dimostrerà, in 

accordo con le conclusioni precedentemente esplorate da Valli, che questo è il caso di 

Dante, come descritto nella sua opera Vita nuova. Anderson descrive la Vita nuova di 

Dante come «la crescita in Dante di una coscienza espansa».169  Inoltre, secondo 

Anderson, Jacob Burckhardt, commentando le poesie contenute nella Vita nuova, 

afferma: "Lo spirito umano aveva compiuto un passo importante verso la 

consapevolezza della propria vita segreta".170  La Vita nuova è stata scritta in uno stile 

autobiografico ricco di visioni, sogni e rivelazioni, in cui le figure principali che 

interagiscono nella vita reale e visionaria di Dante sono Beatrice come amata,

169  Anderson, Dante. p. 125.
170  Anderson, Dante. p. 125.



66

donna divina, e la figura di un Amore personificato e guida. Tuttavia, senza entrare in 

un'analisi dettagliata, alcuni elementi della Vita nuova possono dare un'idea del suo 

contenuto iniziatico.171  La determinazione di Dante a mantenere segreto il suo amore 

per Beatrice, ad esempio, può essere messa in relazione con l'appartenenza di Dante a 

una setta esoterica segreta.172  Il secondo incontro con Beatrice, già discusso in 

precedenza, può essere considerato il punto di partenza dell'iniziazione di Dante 

attraverso l'Amore e l'inizio dell'amicizia con Guido Cavalcanti.173  Inoltre, la seconda 

apparizione dell'Amore vestito da pellegrino potrebbe essere un riferimento agli 

Albigesi, che secondo Andrea Cuccia erano chiamati Peregrini.174  La terza apparizione 

dell'Amore vestito di bianco, che gli ordina di scrivere un poema sull'amore, potrebbe 

riferirsi alla necessità di una catarsi. 175  Inoltre, la sofferenza e la compassione di 

Beatrice quando viene a sapere che Dante aveva un'altra donna potrebbero 

rappresentare il momento in cui Dante comprende l'importanza della compassione e 

della pietà come strumenti di catarsi.176  Inoltre, il luogo in cui Amore recuperò l'amore di 

Dante per Beatrice (il poema Donne che possiedono l'intelletto dell'amore in cui Beatrice 

è celebrata e desiderata dal Cielo e lodata per la sua meravigliosa presenza sulla Terra) 

che, insieme all'ultima apparizione di Amore, che dice a Dante che Beatrice è anche 

Amor e che lei è molto simile a lui, potrebbe indicare che Dante era consapevole 

dell'interazione tra

171  Dante, Alighieri, Vita Nuova Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013 
vedi anche Anderson, Dante. pp. 127-132.
172  Dante, Alighieri, Vita Nuova II.10 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013
173  Dante, Alighieri, Vita Nuova III.1-15 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013
174 Dante, Alighieri, Vita Nuova IX.3 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013 
Cuccia, Il pensiero. p .77
175  Dante, Alighieri, Vita Nuova XII.3 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013
176  Dante, Alighieri, Vita Nuova XII.6 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/


67

L'amore, il Paradiso e un potere femminile divino interagiscono nella sua vita come 

agenzie divine.177  Infine, la decisione di Dante di non scrivere più versi su Beatrice fino 

a quando non fosse stato in grado, attraverso lo studio, di scrivere versi su di lei che non 

fossero mai stati scritti prima per nessuna donna, e la supplica a Dio affinché potesse 

ascendere per vedere la gloria della sua amata Beatrice, potrebbero indicare che Dante 

era consapevole di essere solo all'inizio di un viaggio spirituale, che avrebbe potuto 

condurlo alla gloria eterna. 178  Tuttavia, il primo elemento che può accomunare l'opera 

di Dante Vita nuova e la teurgia è la figura dell'Amore personificato come guida e 

interprete attraverso la biografia di Dante. Questo Amore personificato può essere 

correlato all'Eros teurgico secondo la Mente Paterna che seminò anche simboli nelle 

anime, riempiendole di amore puro, "come guida e sacro legame di tutte le cose", e 

come essenza della simpatia.179  Il secondo elemento è il ruolo quasi divino di Beatrice, 

che ai fini della tesi sarà in seguito direttamente collegato a Ecate, come sua apparenza 

terrena e umana. Tuttavia, l'obiettivo principale qui è quello di sottolineare come Dante 

inizi a vedere la sua vita in modo simbolico. L'autobiografia della Vita nuova è ricca di 

significati simbolici, che permettono a semplici episodi di vita, come i saluti di Beatrice, di 

trasformarsi in una sorta di orientamento mistico. Dante, come egli stesso racconta, 

aveva appena iniziato a imparare da solo l'arte della scrittura poetica, ma i poeti per 

Dante, come spiega anni dopo nella sua Lettera a Can Grande e dopo aver scritto la 

Commedia, devono ricorrere in larga misura all'invocazione, in quanto devono chiedere 

agli esseri superiori qualcosa che va oltre l'ordinario

177  Dante, Alighieri, Vita Nuova XIX.1-22 e XXIV.5 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, 
all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013
178  Dante, Alighieri, Vita Nuova XLII.1-3 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013
179  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 39, 42, 43.

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/


68

gamma di poteri umani, qualcosa che ha quasi la natura di un dono divino. 180  

L'interpretazione della sua nuova vita è che nelle fasi iniziali egli potrebbe aver appena 

iniziato a imparare come descrivere la sua vita in modo simbolico; in seguito sarà in 

grado di vedere i simboli nella sua vita come reali agenti simbolici viventi, trasformando 

gli episodi della sua vita in conoscenza mistica. Dante, secondo questa interpretazione, 

è consapevole di avere ancora molto da imparare, poiché decide di non scrivere più 

versi su Beatrice.

Inoltre, la sua supplica a Dio affinché possa ascendere per vedere la gloria della sua 

amata Beatrice può essere vista come una delle prime richieste di Dante agli esseri 

superiori; essi lo ascoltano e gli concedono l'accesso a quella gloria, ma prima deve 

purificare la sua anima, iniziando con la paura in una foresta oscura e selvaggia. Questo 

è, secondo l'interpretazione qui data, ciò che Dante riferisce nella sua Commedia.

7.3. La Commedia come atto teurgico

Prima di iniziare con l'interpretazione della Commedia come atto teurgico, è necessario 

chiarire alcune premesse. La prima è che la Commedia sarà interpretata come un 

resoconto autobiografico simbolico di episodi reali della vita di Dante, iniziata con l'esilio 

e durata per un certo periodo, quindi non come un sogno o una singola visione. La 

seconda premessa è che quando Dante iniziò a scrivere la prima parte della Commedia, 

l'Inferno, gli episodi biografici principali, riguardanti l'interpretazione teurgica della 

Commedia, facevano già parte del suo passato. La terza premessa è che la struttura 

della Commedia nelle sue tre parti, Inferno, Purgatorio e Paradiso, sarà interpretata 

come il resoconto di una corrispondente progressione delle capacità poetiche di Dante 

come capacità teurgiche. Ad esempio, l'interpretazione simbolica della vita sarà 

interpretata come il modo per uscire dall'Inferno; vedere e

180  Dante, Alighieri, Epistole XIII.46-47, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toymbee, all'indirizzo 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


69

la comprensione della vita come interazione con agenzie simboliche che conducono alla 

catarsi sarà interpretata come lo scopo del Purgatorio; infine, l'imitazione del divino 

come forma suprema di catarsi, che consentirà a Dante di riprodurre il divino in versi 

mistici simbolici, sarà interpretata come lo scopo finale del Paradiso.

Queste interpretazioni della Commedia partiranno dagli ultimi versi: 181

Qual è 'l geomètra che tutto s'affige per 

misurar lo cerchio, e non ritrova,

pensando, quel principio ond'elli indige, tal 

era io a quella vista nova:

veder voleva come si convenne l'imago al 

cerchio e come vi s'indova; ma non eran 

da ciò le proprie penne: se non che la mia 

mente fu percossa da un fulgore in che 

sua voglia venne.

A l'alta fantasia qui mancò possa; ma 

già volgeva il mio disio e 'l velle, sì 

come rota ch'igualmente è mossa,

l'amor che move il sole e l'altre stelle.

Come il geometra cerca intensamente

per quadrare il cerchio, ma non riesce a 

raggiungere, attraverso il pensiero sul 

pensiero, il principio di cui ha bisogno, così ho 

cercato quella strana visione: desideravo 

vedere il modo in cui la nostra effigie umana si 

adattava al cerchio e trovava posto in esso, e 

le mie ali erano troppo deboli per farlo. Ma poi 

la mia mente è stata colpita da una luce che 

ha lampeggiato e, con questa luce, ha ricevuto 

ciò che aveva chiesto.

Qui la forza ha tradito la mia grande fantasia; 

ma il mio desiderio e la mia volontà erano già 

stati mossi, come una ruota che gira 

uniformemente grazie all'Amore che

muove il sole e le altre stelle.

Questo momento, reinterpretato come un episodio reale della vita di Dante, in cui Dante 

si vede al centro del cerchio divino più alto e sa che il suo desiderio e la sua volontà 

sono sincroni con il movimento del sole e delle stelle mossi dall'Amore, definisce la 

massima somiglianza con il divino. Inoltre, può essere considerato come il momento in 

cui nasce l'idea della Commedia per compiere il compito soteriologico di Dante. A quel 

punto la volontà e il desiderio di Dante mirano a removere viventes

181 Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXXIII.142-145, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


70

in hac vita de statu miserie et perducere ad statum felicitates (liberare coloro che 

vivono in questa vita dallo stato di miseria e condurli allo stato di felicità).182

Prima di tutto deve mostrare cos'è la miseria, a partire dalla propria, nella prima parte 

della Commedia, l'Inferno. L'episodio della vita reale che può essere collegato ai primi 

versi della Commedia è quello dell'esilio di Dante. Qui Dante ha preso in prestito lo 

scenario dal Tesoretto di Brunetto, in cui anche Brunetto, dopo essere stato informato 

del suo esilio, svenne improvvisamente e si risvegliò in una foresta selvaggia:183

Dante:

Nel mezzo del cammin di nostra vita mi 

ritrovai per una selva oscura, ché la 

diritta via era smarrita.

Ahi quanto a dir qual era è cosa dura esta 

selva selvaggia e aspra e forte che nel 

pensier rinova la paura!

Brunetto Latini:

e io, in tal corrotto 

pensando a capo chino, 

perdei il gran cammino, e 

tenni a la traversa

d'una selva diversa.

Dante:

Quando avevo percorso metà del cammino 

della nostra vita, mi ritrovai in una selva 

oscura, poiché avevo smarrito la via che non si 

devia. Ah, è difficile parlare di quella selva 

selvaggia, fitta e impervia, che anche solo a 

ricordarla rinnova la mia paura:

Brunetto Latini:

E io, in tale angoscia, Penso 

con mortale abbattimento, 

Perso la grande strada 

maestra, E preso la 

diramazione

Attraverso uno strano bosco...

182  Dante, Alighieri, Epistole XIII.39 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee su 
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
183  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno I.1-6, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013 
Brunetto Latini e Ciccuto Marcello, Il Tesoretto, (Milano: Rizzoli, 1985).p. 6. All'indirizzo 
http://www.letteraturaitaliana.net/pdf/Volume_1/t22.pdf consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.letteraturaitaliana.net/pdf/Volume_1/t22.pdf
http://www.letteraturaitaliana.net/pdf/Volume_1/t22.pdf


71

Questo inizio suggerisce che Dante abbia simbolizzato le situazioni della sua vita reale 

causate dall'esilio descrivendo i suoi sentimenti come paura, perdita di orientamento e 

come una foresta oscura e selvaggia. Senza sapere dove andare, avendo perso tutto il 

suo patrimonio culturale e ciò in cui aveva creduto fino ad allora, Dante è arrabbiato con 

il mondo e, guardando i sentimenti dentro la sua anima, incontra tre bestie che gli 

bloccano la via d'uscita dalla foresta selvaggia. Poiché lo scopo della tesi non è quello di 

analizzare ogni simbolo, sarà sufficiente qui interpretare le tre bestie come la 

componente corrotta dell'anima di Dante che, attraverso lo sconvolgente episodio 

dell'esilio, diventa così forte che Dante può riconoscerla come esistente nella sua anima. 

Questo è un momento pre-catartico rilevante, che porterà Dante alla necessità di 

purificare la sua anima. Tuttavia, Dante non può affrontare direttamente le tre bestie, 

poiché

Virgilio (come ragione) suggerisce 184che Dante deve prendere un'altra strada per 

aggirare le bestie e tagliare strategicamente il loro nutrimento 185.Per farlo, deve recarsi 

dove sono state realizzate le immagini che rappresentano il nutrimento delle bestie: il 

suo stesso inferno. Dante stesso ci dice nella sua Lettera a Can Grande che 186

(24) Est ergo subiectum totius operis, litteraliter 

tantum accepti, status animarum post mortem 

simpliciter sumptus; nam de illo et circa illum 

totius operis versatur

processus.

(24) Il soggetto, quindi, dell'intera opera, 

inteso solo in senso letterale, è lo stato delle 

anime dopo la morte, puro e semplice. 

Poiché su questo e attorno a questo ruota 

l'argomento dell'

intera opera.

(25) Se invece l'opera viene intesa in senso 
allegorico,

(25) Se, tuttavia, l'opera fosse considerata

184  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno I.64, II.70 II.94-99, Società Dantesca Italiana, 
all'indirizzo http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 
19.08.2013 185  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno I.91-105, Società Dantesca Italiana, 
all'indirizzo http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 
19.08.2013
186  Dante, Alighieri, Epistole XIII.24-25, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo 

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


72

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html


73

subiectum est homo prout merendo et 

demerendo per arbitrii libertatem iustitie 

premiandi et puniendi obnoxius est.

dal punto di vista allegorico, il soggetto è 

l'uomo, in quanto, in base ai suoi meriti o 

demeriti nell'esercizio del suo libero arbitrio, è 

degno di ricompensa o punizione

da parte della giustizia.

Dante esercita il suo libero arbitrio per se stesso, guardando nel lato oscuro della sua 

anima. L'intero viaggio attraverso l'Inferno è pieno di episodi biografici della vita reale e 

culturale di Dante, in cui sono descritti i peccati e le relative punizioni. Tuttavia, è Dante 

stesso a creare quelle immagini, riflettendo il suo atteggiamento di condanna dei peccati 

e dei vizi. Egli deve attraversare il proprio inferno, rivedendo la sua biografia, 

possibilmente senza fermarsi e senza lasciarsi coinvolgere dalle punizioni, usando 

Virgilio come guida. Virgilio è stato mandato da Beatrice per aiutarlo secondo la volontà 

di una gentile signora in Paradiso e di Lucia (che rappresenta la grazia), con queste 

parole: «Poiché io sono Beatrice che ti manda; vengo da dove più desidero tornare; mi 

ha spinto l'Amore, quell'Amore che mi fa parlare» (187).

Tuttavia, il ruolo di Dante nell'Inferno è passivo, poiché in realtà non gli accade nulla 

di diretto, e l'atmosfera opprimente di dolore per quelle anime punite che emerge dai 

versi mostra il vero intento del viaggio di Dante attraverso l'inferno: egli deve sviluppare 

compassione e senso di pietà, poiché questi rappresentano l'unico modo per cancellare 

quelle immagini che hanno alimentato le tre bestie. Come già dimostrato nella tesi, 

secondo gli Oracoli Caldei l'anima deve compiere l'opera della pietà e non deve 

abbassare lo sguardo, ma risorgere, cercando il paradiso, unendo l'azione alla parola 

sacra. 188  Questo è ciò che

187  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno II.70, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013 
per Lucia come grazia vedi Anderson, Dante, p. 306.
188  Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 128, 163,164, 165.

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


74

Dante lo fa nell'Inferno. Qui è anche importante sottolineare che Dante capiva come le 

immagini e i simboli fungessero da nutrimento per la parte corrotta dell'anima coinvolta 

nelle questioni terrene, e che sviluppò una strategia, attraverso la ragione, basata su 

questo; creò immagini in grado di risvegliare dolore, pietà e compassione. La strategia 

funzionerà; Dante lascerà l'Inferno e si ritroverà capovolto all'ingresso del Purgatorio.

Il Monte Purgatorio ha fondamentalmente la stessa struttura morale dell'abisso 

dell'Inferno. Tuttavia, la direzione è verso l'alto: Dante deve scalare la montagna, 

mentre nell'Inferno la direzione era verso il basso e Dante doveva scendere. Nel 

Purgatorio, Dante continua a rivedere la sua vita, guardando dentro la sua anima; come 

nell'Inferno, incontrerà persone, situazioni e luoghi ben noti che hanno fatto parte della 

sua biografia, ma questa volta in modo positivo. Le punizioni non sono così severe 

come all'inferno e non sono definitive, poiché esiste la possibilità di raggiungere il 

Paradiso attraverso la catarsi. Inoltre, Dante ha ormai imparato che la catarsi può 

iniziare solo con l'aiuto di esseri superiori ed è per questo che deve invocare le Muse:189

e canterò di quel secondo regno 

dove l'umano spirito si purga

e di salire al ciel diventa degno. Ma 

qui la morta poesì resurga,

o sante Muse, poi che vostro sono; e 

qui Calïopè alquanto surga,

seguitando il mio canto con quel suono

di cui le Piche misere sentiro

e ciò che canterò sarà quel secondo regno, in 

cui l'anima umana si purifica dal peccato, 

diventando degna di ascendere al Cielo. Ma 

qui, poiché sono vostro, o sante Muse, possa 

questa poesia risorgere dalla morte; e possa 

Calliope sorgere alquanto qui, 

accompagnando il mio canto

con quella musica il cui potere colpì il

189  Dante, Alighieri, Commedia, Purgatorio I.7-12, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 20.09.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


75

lo colpo tal, che disperar perdono. poveri Pieridi così fortemente che essi

disperarono di ottenere il perdono.

Inoltre, il guardiano del Purgatorio concede a Dante l'ingresso al Purgatorio perché la 

"donna del ciel ti move e regge" (la signora del cielo ti muove e ti sostiene). Tuttavia, 

oltre alle componenti biografiche, alle visioni simboliche e ai sogni che accompagnano 

Dante durante il viaggio attraverso il Purgatorio, la differenza principale rispetto al suo 

viaggio attraverso l'inferno è che questa volta Dante ha un ruolo attivo.190  I simboli della 

catarsi furono incisi da un angelo con la punta di una spada sulla fronte di Dante come 

sette P che simboleggiano i sette peccati capitali; il compito di Dante è quello di lavare 

via queste ferite durante il suo viaggio attraverso il Monte Purgatorio. 191  Inoltre, i 

simboli sono vivi, incisi nella sua carne dalla spada di un angelo, e saranno anche 

cancellati definitivamente dagli angeli. Infatti, il simbolismo di Dante non è come quello 

dell'inferno, che si occupa solo dei peccati e dei vizi, perché le P saranno cancellate 

dalla virtù corrispondente: l'orgoglio dall'angelo dell'umiltà, l'invidia dall'angelo della 

misericordia, l'ira dall'angelo della pace, l'accidia dall'angelo della sollecitudine, l'avarizia 

dall'angelo della giustizia, la gola dall'angelo dell'astinenza e la lussuria dall'angelo della 

castità. Questa trasformazione nella rappresentazione che Dante fa della sua vita può 

essere interpretata come la capacità di vedere e comprendere la vita come un compito 

diretto verso una forma superiore di realtà, guidato da agenzie simboliche ed esseri 

superiori che interagiscono con lui attraverso la catarsi. La vita è intesa come catarsi, e 

così Dante, come in un contesto teurgico, attiva il simbolico presente nella sua vita per 

purificare la sua anima in misura adeguata all'unificazione.

190  Dante, Alighieri, Commedia, Purgatorio, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 20.09.2013 191  
Dante, Alighieri, Commedia, Purgatorio I.91 e IX.112, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 20.09.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


76

con gli dei.192  Tuttavia, non solo la ragione, come nell'inferno, aiuterà Dante ad avere 

successo, ma anche l'ineffabile azione di un potere femminile divino, che lo muove e lo 

sostiene nel suo cammino attraverso una catena di esseri femminili (la donna del 

Paradiso come la Vergine Maria, Lucia e Beatrice). Inoltre, il potere femminile divino si 

mostrerà direttamente a Dante nella sua forma umana. È così potente che Dante non 

può resistere alla sua bellezza e sviene quando Beatrice appare e gli dice di guardarla. 

La struttura morale del Purgatorio, relativa alle virtù e al potere femminile divino, può 

anche essere interpretata come il fianco sinistro di Ecate: "nel fianco sinistro di Ecate 

esiste la fonte della virtù, che rimane interamente all'interno e non rinuncia alla sua 

verginità".193  Inoltre, nel momento in cui Beatrice appare a Dante, la ragione scompare: 

Virgilio se n'è andato. La ragione, che ha guidato Dante dai peccati e dai vizi alle virtù, 

non ha più alcuna funzione e non può andare oltre.

Beatrice prende il sopravvento e da questo momento in poi Dante è mosso direttamente 

dall'Amore, perché è l'Amore a far parlare Beatrice: «L'Amore mi ha spinto, quell'Amore 

che mi fa parlare» (194).

Il simbolismo dell'Inferno o del Purgatorio di Dante può ancora essere considerato 

razionale in quanto suggerisce di evitare i peccati e i vizi e di coltivare le virtù, ma nel 

Paradiso di Dante non c'è posto per la razionalità. La descrizione del paradiso di Dante 

va oltre il razionale, poiché riguarda angeli che muovono i pianeti, conoscenze mistiche, 

rivelazioni sul passato e profezie sul futuro. 195  Inoltre, le rivelazioni non riguardano solo 

il passato o il futuro biografico di Dante, ma anche il passato e il futuro dell'umanità 

intera

192  Giamblico, Sui misteri. 38.8-10.
193  Majercik, Oracoli caldei. Fr. 52
194  Dante, Alighieri, Commedia, Inferno II.70, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013 195  
Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 24.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


77

razza. Nel Paradiso Dante ha lasciato la Terra alle spalle, dopo aver attraversato il fiume 

Lete (il fiume della memoria), e viaggia attraverso le sfere planetarie. Qui scoprirà, ad 

esempio, se è vero ciò che Platone diceva sul ritorno delle anime alle stelle, nonché lo 

stato del corpo dopo la resurrezione, l'origine della sua famiglia, il suo futuro, la storia 

dell'aquila romana, il significato della morte di Gesù, la reale esistenza di Adamo, la 

futura rovina delle città veneziane e ciò che accadrà nel Giorno del Giudizio. Inoltre, 

Dante descrive il viaggio attraverso il Paradiso come una complessa interazione tra 

vedere, osservare e riflettere la luce come forma di contemplazione divina. La forma più 

alta di contemplazione avrà inizio quando Dante raggiungerà l'Empireo, dove un fiume di 

luce forma un cerchio. Le scintille del fiume diventano santi e angeli che formano una 

rosa con la Vergine Maria in piedi al centro e sette dame sedute ai suoi piedi, tra cui 

Beatrice. Infine Bernardo appare al fianco di Dante e chiede alla Vergine Maria di 

concedere a Dante la visione di Dio, cosa che Maria accetta: Dante è uno con Dio.

Il rapporto con la teurgia può essere qui ricondotto alla descrizione di Giamblico 

dell'obiettivo finale della teurgia come anagoge:

«E quando ha unito (l'anima) individualmente alle parti del cosmo e a tutti i poteri divini 

che le pervadono, questo conduce e affida l'anima alla custodia del demiurgo universale 

e la rende esterna a tutta la materia e unita solo al logos eterno. Ciò che intendo dire è 

che essa collega l'anima individualmente al dio autogenerato e auto-mosso, e con il 

potere intellettuale e adornante del cosmo che tutto sostiene, e con ciò che conduce alla 

verità intelligibile, e con i poteri perfezionati, realizzati e altri poteri demiurgici del dio, in 

modo che l'anima teurgica sia perfettamente stabilita nelle attività e nelle



78

intellezioni dei poteri demiurgici. Quindi, in effetti, deposita l'anima nel seno del dio 

demiurgico nel suo insieme". 196

Inoltre, la conoscenza profetica acquisita attraverso l'ascesa divina di Dante può essere 

considerata una forma elevata di divinazione. Anche la Vergine Maria con le sette dame 

che simboleggiano il potere divino femminile e operano a diversi livelli di coscienza e 

realtà, può essere interpretata come Ecate, l'Anima del Mondo itinerante. Infine, la 

richiesta di Dante alla Luce Suprema: «O Luce Suprema, Tu che ti sei elevata così al di 

sopra delle menti dei mortali, restituisci alla mia memoria qualcosa della Tua epifania e 

rendi la mia lingua così potente che io possa lasciare alle persone del futuro un barlume 

della gloria che è Tua», è stata esaudita.197  Infatti, Dante ha potuto conservare il ricordo 

della sua epifania e, poiché il suo desiderio e la sua volontà sono ora sincroni con il 

movimento del sole e delle stelle mossi dall'Amore (così che l'anima teurgica è 

perfettamente stabilita nelle attività e nelle intellezioni dei poteri demiurgici), egli è ora in 

grado di riprodurre il divino in versi mistici simbolici come imitazione dell'Opera Divina di 

Dio, che può condurre da uno stato di miseria alla forma più alta di catarsi come stato di 

beatitudine per mezzo di un atto teurgico verbale: la sua Commedia.

Ricapitolando: in questo capitolo la tesi ha spiegato che l'assenza del termine 

teurgia nell'opera di Dante non è sorprendente e non ha alcuna influenza sull'ipotesi 

principale della tesi. Inoltre, il significato del termine teurgia come opera divina è stato 

direttamente correlato al termine poema sacro di Dante. Inoltre, la tesi ha indicato 

l'interpretazione della Vita nuova di Dante come un resoconto autobiografico 

dell'iniziazione di Dante, e che in

questa fase iniziale Dante potesse aver appena iniziato a imparare a descrivere la sua vita

196 Iamblichus, On the Mysteries. 292.4-14.
197  Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXXIII.67-72, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013

http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR


79

simbolicamente. Inoltre, la decisione di non scrivere più versi su Beatrice fino a quando 

non fosse stato in grado, attraverso lo studio, di scrivere versi su di lei che non fossero 

mai stati scritti prima per nessuna donna, dimostra che Dante era consapevole di essere 

all'inizio del suo viaggio iniziatico. La tesi ha anche spiegato che le capacità poetiche di 

Dante come capacità teurgiche consistevano in: la capacità iniziale di Dante di 

descrivere e interpretare simbolicamente la sua vita come il modo per uscire dal suo 

inferno biografico; la capacità intermedia di vedere e comprendere il simbolismo della 

sua vita come un'interazione con agenzie simboliche che portano alla catarsi e come 

contenuto del purgatorio biografico di Dante; e la capacità finale di raggiungere una 

congiunzione anagogica con Dio come contenuto del paradiso biografico di Dante.

Inoltre, in questo capitolo la tesi ha indicato che l'anagoge di Dante gli consentirà di 

riprodurre la forma superiore della realtà in versi mistici simbolici nella Commedia come 

imitazione del divino e come modo per raggiungere la forma più alta di catarsi.

8. La ricezione di Dante come arte teurgica

In quest'ultima fase, la tesi cercherà alcuni di questi viventes in hac vita, concentrandosi 

sui metafisici e sui poeti direttamente coinvolti nella ricezione e nell'interpretazione 

dell'opera di Dante alla fine del XIXsecolo. Non sarà necessario dimostrare che essi 

siano stati strappati da uno stato di miseria e condotti a uno stato di felicità dalla 

Commedia di Dante; sarà sufficiente dimostrare che essi condividevano l'idea che la 

Commedia potesse essere interpretata come un atto teurgico.

L'interpretazione esoterica di Valli (1878-1931), come già discusso nella tesi, ha il suo 

grande valore nell'indagine dettagliata sui fedeli d'amore e nell'analisi del linguaggio 

codificato e segreto della loro poesia.

Tuttavia, l'interpretazione di Valli della poesia dei fedeli d'amore si riferisce principalmente a



80

il loro ruolo politico nel conflitto tra il Papato romano e l'Imperatore, e mostra solo 

intuizioni superficiali sul contenuto esoterico relativo alle tradizioni iniziatiche. 198  Valli, 

rispondendo a un articolo critico del metafisico francese René Guénon (1886-1951) del 

1929, sulla sua interpretazione dell'opera di Dante, conferma di non aver mai avuto 

alcuna esperienza con le tradizioni iniziatiche.199  Questo rappresentava l'argomento 

principale di Guénon contro Valli: solo un iniziato poteva comprendere veramente 

l'opera di Dante. 200  Inoltre, Guénon spiega il senso anagogico di Dante come «per noi, 

può essere solo un senso iniziatico, metafisico nella sua essenza, che indica attraverso 

i numerosi riferimenti, senza essere strettamente metafisico, un carattere esoterico 

implicito».201  Nel 1925 Guénon, nel suo libro L'Esotérisme de Dante, interpretò l'opera 

di Dante dal punto di vista dei Cavalieri Templari, della Massoneria e del 

Rosacrocianesimo, sottolineando che il vero esoterismo è qualcosa di diverso dalla 

«religione esteriore».202  Inoltre, Guénon definisce la metafisica pura come «né pagana 

né cristiana, ma universale».203  Secondo Guénon, la metafisica pura è presente anche 

nell'opera di Dante e non è un effetto di un sincretismo superficiale. 204  Tuttavia, anche 

se Guénon concorda implicitamente con l'esperienza di iniziazione di Dante, non mette 

in relazione esplicita l'opera di Dante con la teurgia.

Per trovare un riferimento esplicito che colleghi l'opera di Dante alla teurgia, questo 

articolo dovrà esaminare un movimento intellettuale e artistico che si sviluppò tra

198  Luigi Valli, Il Segrato della Croce e dell' Aquila nella Divina Commedia, (Bologna: N. 
Zanichelli, 1922).
199  Valli, Il linguaggio. p. 665.
200  Valli, Il linguaggio. p. 665.
201  Guénon, l’ésotérisme. p. 6. mia traduzione. «Per noi, non può che trattarsi di un senso 
propriamente iniziatico, metafisico nella sua essenza, al quale si ricollegano molteplici dati che, 
pur non essendo tutti di ordine puramente metafisico, presentano un carattere ugualmente 
esoterico».
202  Guénon, l’ésotérisme. p. 7. mia traduzione “La metafisica pura non è né pagana né cristiana, è 
universale”.
203  Guénon, L'esoterismo. p. 7.
204  Guénon, L'esoterismo. p. 7.



81

la fine del XIX  e l'inizio del XX  secolo conosciuti come Simbolismo russo, in particolare la 

sua "seconda ondata".205  Verranno delineati solo alcuni elementi del Simbolismo russo 

relativi all'argomento della tesi. Il primo elemento è, come riferisce Pyman, il mito 

centrale del simbolismo russo "del viaggio spirituale, del pellegrinaggio... e in particolare 

dell'Inferno e del Purgatorio di Dante, la storia del viaggio dell'anima attraverso l'inferno 

verso la riunione con Beatrice, che funge da figura di Sophia". 206Il secondo elemento è 

la funzione artistica molto definita del mito della teurgia dei simbolisti.207  Inoltre, 

secondo Morrison, l'uso del termine teurgia nel simbolismo russo si riferisce "alle 

capacità divine dei simbolisti, alla loro abilità di trasformare la creazione artistica in 

creazione religiosa".208  Ancora di più, per i simbolisti Vladimir Solovyov (1853-1900) e 

Andrej Bely (1880-1934), sempre secondo Morrison, "l'obiettivo di ogni attività artistica 

era la teurgia".209  Uno dei documenti più intriganti dei simbolisti è il saggio di Bely Sulla 

teurgia, che sottolinea la sua fede nella natura teurgica dei simboli musicali e poetici e 

nella loro capacità di modificare la percezione della realtà.210  Per il simbolista russo 

Vyacheslav Ivanov (1866-1949), l'arte era un tempio o un bosco sacro dello spirito, e la 

poesia doveva essere ierofantica, incantatoria e solenne. 211  Pamela Davidson, 

commentando la poesia di Ivanov Infanzia, afferma: "Essa informa lo scopo della vita 

dell'uomo, il significato dell'amore terreno, il corso della storia, vista come processo 

teleologico, e la missione dell'arte,

205  Avril Pyman, A History of Russian Symbolism, (Cambridge [Inghilterra]; New York: Cambridge 
University Press, 1994). p. 183.
206  Pyman, A History. p. 285.
207  Pyman, A History. p. 185.
208 Simon Alexander Morrison, Russian Opera and the Symbolist Movement, (Berkeley: University 
of California Press, 2002). p. 8.
209  Morrison, Russian Opera, p. 116.
210  Morrison, Russian Opera, p. 7.
211  Pyman, A History. p. 185, 187.



82

definito in termini teurgici.”212  Inoltre, secondo Davidson, Ivanov considerava Dante il 

principale esponente dei suoi ideali spirituali.213  Un ultimo esempio della ricezione 

dell'opera di Dante da parte dei simbolisti russi come arte teurgica è l'idea di Solovyov di 

Sophia come “corpo di Dio, materia della divinità permeata dal principio dell'unità 

divina”. 214  Inoltre, per Solovyov, la missione teurgica del poeta era quella di incarnare 

Sophia nella realtà materiale secondo una visione escatologica della presenza divina 

nell'umanità e nel mondo creato.215  Per Helleman, riconoscendo il successo di Solovyov 

nei suoi sforzi come poeta teurgico, egli «è stato in grado di dare vita a Sophia».216  

Inoltre, secondo Davidson, Solovyov trovò un riflesso delle sue idee su Sophia nel culto 

della Vergine Maria e in particolare nella sua connessione con l'amore di Dante per 

Beatrice.217  Infine, la ricezione di Solovyov della Beatrice dantesca portò i simbolisti 

russi a considerare Dante come un poeta di Sophia.218

9. Conclusione

Questa tesi ha proposto un'interpretazione esoterica del viaggio cosmologico di Dante, 

discutendo l'ipotesi che la Commedia fosse stata concepita come un atto teurgico. Nella 

sua prima parte, il documento ha offerto una panoramica generale dell'epoca di Dante, 

sottolineando l'atmosfera culturale, politica e religiosa a Firenze e in Europa. Inoltre, il 

linguaggio pratico di Dante, che riflette il suo coinvolgimento nei conflitti del suo tempo, 

è stato interpretato in via preliminare come capace di rappresentare i simboli come 

agenti guida verso l'obiettivo di un progresso spirituale.

212  Davidson, L'immaginazione poetica. p. 6.
213  Davidson, L'immaginazione poetica. p. 34.
214  Davidson, L'immaginazione poetica. p. 54.
215  Wendy Helleman, E. Slesinski Robert, La Sofia di Solovyov come appropriazione ottocentesca russa della 
Beatrice dantesca (Lewiston, NY: Edwin Mellen Press, 2010). p. 317.
216  Helleman, Sophia di Solovyov. p. 318.
217  Davidson, The Poetic immagination. p. 63.
218  Davidson, L'immaginazione poetica. p. 72.



83

Successivamente, la tesi ha fornito una panoramica della teurgia, sottolineando la 

tradizione teurgica e il suo adattamento cristiano in relazione a Pseudo-Dionigi 

l'Areopagita. In questa parte, la tesi ha presentato un primo collegamento preliminare tra 

la poesia sacra e la teurgia, sottolineando l'affermazione di Giamblico sulla qualità 

catartica della commedia e della tragedia, gli oracoli caldei come raccolta di versi scritti 

in versi omerici [esametri] e il ruolo sostanziale che i canti svolgono nei riti teurgici. 

Inoltre, la tesi ha dimostrato che è possibile tracciare un percorso culturale di 

trasmissione della teurgia, da Giamblico a Proclo fino a Pseudo-Dionigi l'Areopagita. 

Successivamente, la tesi ha fornito le argomentazioni a sostegno dell'ipotesi principale 

in cinque fasi. La prima fase ha discusso le prove dell'affiliazione esoterica di Dante, in 

cui la valutazione della letteratura accademica sui fedeli d'amore ha dimostrato che 

l'affiliazione di Dante a questo gruppo può essere considerata plausibile e che gli 

elementi principali della loro dottrina sono almeno compatibili con la teurgia verbale 

ritualizzata di Proclo e Pseudo-Dionigi. Inoltre, questo lavoro, sottolineando le influenze 

di Guido Cavalcanti e di Brunetto Latini sull'opera di Dante, ha suggerito che esistesse 

una via culturale di trasmissione tra Dante e l'Oriente, attraverso la quale, almeno 

oralmente, una specifica conoscenza teurgica potrebbe essere giunta a Dante. Inoltre, 

la tesi ha anche suggerito che l'influenza culturale legata alla letteratura soteriologica 

proveniente dalla Francia, in cui i peccati, le virtù, l'Amore personificato e una Natura 

femminile personificata giocavano un ruolo importante, possa aver influenzato anche 

l'opera di Dante. Nella seconda fase, l'indagine sulla comprensione dell'arte sacra da 

parte di Dante ha dimostrato che il duplice scopo della Sacra Scrittura, secondo 

Gregorio, era ancora influente e poteva essere applicato anche alla poesia. Inoltre, la 

comprensione dell'arte sacra da parte di Dante, secondo la tesi, è chiaramente espressa 

nella sua estensione delle definizioni di Tommaso dei quattro sensi del significato. La 

tesi ha sottolineato in particolare il senso anagogico di Dante, in cui ha sviluppato un 

esplicito senso soteriologico.



84

, ha chiaramente espresso la sua comprensione dell'arte sacra nell'estensione delle 

definizioni di Tommaso dei quattro sensi del significato. La tesi ha sottolineato in 

particolare il senso anagogico di Dante, in cui ha sviluppato una visione soteriologica 

esplicita e inserito il concetto di libertà.

La tesi sostiene che la differenza che Dante operava tra teologo e poeta riguarda la 

libertà ed è fondamentale per comprendere la sua poesia: il poeta è libero di cercare la 

libertà, mentre il teologo è tenuto a cercare le leggi. Inoltre, un poeta può creare nuovi 

testi sacri, mentre un teologo può solo interpretare quelli antichi. Inoltre, la tesi ha 

dimostrato che Dante considerava la sua Commedia sacra quanto le Sacre Scritture, 

che essa riguarda la catarsi e che il suo scopo pratico è esplicitamente soteriologico 

per gli altri. Nella terza fase, la tesi, esaminando la letteratura accademica sul legame 

tra Pseudo-Dionigi l'Areopagita e Dante, ha dimostrato una chiara influenza sull'opera 

di Dante, in particolare la concezione della luce, l'apofatismo o teologia negativa, 

l'ascesa mistica all'unificazione con Dio, le gerarchie angeliche, la rilevanza dei nomi 

divini e la soteriologia per gli altri. Inoltre, la tesi ha dimostrato che l'influenza di 

Pseudo-Dionigi sulla Commedia di Dante può essere direttamente collegata alla 

teurgia, almeno attraverso il suo obiettivo di partecipare al divino attraverso l'imitazione, 

intesa come il punto più alto del processo anagogico. Nella quarta fase la tesi ha offerto 

un'interpretazione della Commedia come atto teurgico, suggerendo che il significato del 

termine teurgia come opera divina può essere correlato al termine poema sacro di 

Dante. Inoltre, considerando la Vita Nuova di Dante come un resoconto autobiografico 

e iniziatico, la tesi ha interpretato la Commedia anche come un resoconto 

autobiografico e iniziatico, sottolineando le capacità poetiche di Dante come



85

abilità teurgiche. Queste abilità sono: l'abilità iniziale di Dante di rappresentare e 

interpretare simbolicamente la sua vita come il modo per uscire dal suo inferno 

biografico; l'abilità intermedia di vedere e comprendere il simbolismo della sua vita come 

un'interazione con agenzie simboliche che portano alla catarsi e come contenuto del 

purgatorio biografico di Dante; e l'abilità finale di raggiungere una congiunzione 

anagogica con Dio come contenuto del paradiso biografico di Dante. Inoltre, la tesi ha 

indicato che l'anagoge biografica di Dante ha permesso a Dante di riprodurre la forma 

superiore della realtà in versi mistici simbolici nella Commedia come imitazione del 

divino e come modo per raggiungere la forma più alta di catarsi. Così, Dante ha 

progettato la Commedia per realizzare, attraverso il senso anagogico (si ad 

anagogicum, significatur exitus anime sancte ab huius corruptionis servitute ad eterne 

glorie libertate), il suo obiettivo di liberare i viventi da uno stato di miseria e portarli a uno 

stato di beatitudine (finis totius et partis est removere viventes in hac vita de statu 

miserie et perducere ad statum felicitates). Nella quinta fase, la questione se il viaggio 

cosmologico di Dante possa rappresentare una sorta di veicolo cosmologico per il 

lettore ha trovato una risposta positiva attraverso la ricezione dell'opera di Dante da 

parte del movimento simbolista russo, in cui l'opera di Dante è chiaramente associata 

alla loro interpretazione dell'arte come atto teurgico.

Infine, la plausibilità dell'ipotesi principale della tesi è stata confermata attraverso 

argomenti e prove coerenti, e può quindi essere vista come un contributo alla 

discussione accademica sull'interpretazione esoterica della Commedia di Dante.



86

10. Bibliografia

Fonti primarie

1. Alighieri, Dante, Vita Nuova, Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, 
all'indirizzo http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

2. Alighieri, Dante, Epistole, Società Dantesca Italiana, (nota bene: tutte le 
traduzioni da www.danteonline.it sono supervisionate dal consiglio scientifico 
della Società Dantesca Italiana, che seleziona singoli passaggi da diversi 
traduttori) all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR , consultato 
il

3. Alighieri, Dante, Epistole, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, 
all'indirizzo http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 
26.08.2013

4. Alighieri, Dante Lettera a Can Grande, di James Marchand dell'Università 
dell'Illinois, all'indirizzo 
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html, consultato il 
23.05.2013

5. Alighieri, Dante, Vita Nuova, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://www.danteonline.it/
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html


87

http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 
12.07.2013

6. Alighieri, Dante, Commedia, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR, 
consultato il 23.05.2013

7. Alighieri, Dante, Rime, Società Dantesca Italiana, all'indirizzo 
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR 
consultato il 14.08.2013

8. Alighieri, Dante, Convivio, Princeton Dante Project, tradotto da Richard
H. Lansing, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013

9. Alain di Lille [Alanus de Insulis], The complaint of nature, (Yale studies in 
English, v. 36 1908), traduzione di De planctu natura. di Douglas M.
Moffat. All'indirizzo
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp consultato il 13.08.2013

10.Tommaso d'Aquino, Summa Theologica, su 
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm consultato il 28.08.2013

11.Aristotele, Metafisica, Aristotele in 23 volumi, volumi 17 e 18, tradotto da Hugh 
Tredennick. (Cambridge, MA, Harvard University Press; Londra, William 
Heinemann Ltd. 1933, 1989). all'indirizzo 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0052: 
book=12:section=1072b consultato il 07.07.2013

12.Aristotele, Poetica, Aristotele in 23 volumi, vol. 23, tradotto da W.H. Fyfe. 
(Cambridge, MA, Harvard University Press; Londra, William Heinemann Ltd. 
1932.) all'indirizzo 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056 
consultato il 28.09.2013

13.Boccaccio, Trattatello in Laude di Dante, all'indirizzo 
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_d 
ante/pdf/tratta_p.pdf. p. 21. consultato il 21.08.2013

14. Iamblichus, Clarke Emma C. Dillon John M. Hershbell Jackson P.,
Iamblichus, On the Mysteries, (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003).

15.Ficino, Marsilio, El Libro dell’Amore (Bivio Bibliotheca Virtuale). 
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmo 
re&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177

16.Latini, Brunetto, e Ciccuto Marcello, Il Tesoretto (Milano: Rizzoli, 1985).

http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp%20accessed%2013.08.2013
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177


88

17.Pseudo-Dionigi, Scazzoso Piero, Ramelli Ilaria e Bellini Enzo, Tutte le Opere 
(Milano: Bompiani, 2009).

18.Platone, Repubblica, Platone in dodici volumi, volumi 5 e 6, tradotto da Paul 
Shorey. (Cambridge, MA, Harvard University Press; Londra, William Heinemann 
Ltd. 1969.) all'indirizzo 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999. 01.016
consultato il 24.09.2013

19.Scotus Eriugena, Johannes, Libri Sancti Dionysii Areopagitae, quos Joannes 
Ierugena transtulit de Graeco in latinum, jubente ac postulante rege Carolo 
Ludovici Imperatoris filio
all'indirizzo http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3 consultato il 
27.08.2013

Fonti secondarie

1 Addey, Crystal "Oracles, Dreams and Astrology in Iamblichus' De Mysteriis", in 
Seeing with Different Eyes: Essays in Astrology and Divination, a cura di 
Angela Voss Patrick Curry (Newcastle, Regno Unito: Cambridge Scholars 
Pub., 2007).

2 Anderson, William, Dante the Maker (Londra; Boston: Routledge & Kegan Paul, 
1980).

3 Aroux, E., Dante, Hérétique, Révolutionnaire et Socialiste; Révélations d'un 
Catholique sur le Moyen Âge (Parigi: J. Renouard, 1854).

4 Barsella, Susanna, In the Light of the Angels : Angelology and Cosmology in 
Dante's Divina Commedia (Firenze: Olschki, 2010).

5 Binggeli, Bruno, Primum Mobile: Dantes Jenseitsreise und die Moderne 
Kosmologie (Zurigo: Ammann, 2006).

6 Burns, Dylan, "Proclo e la liturgia teurgica di Pseudo-Dionigi",
Dionigi, XII ( 2004 ).

7 Cassell, Anthony, Guido K. Vernani "La controversia sulla Monarchia: uno 
studio storico con traduzioni della Monarchia di Dante Alighieri, della 
confutazione della Monarchia composta da Guido Vernani e della bolla di 
Papa Giovanni XXII, Si fratrum", Catholic University of America Press, 
(2004) <http://site.ebrary.com/id/10282770>.

8 Chazelle, Celia M., "Immagini, libri e analfabeti: le lettere di papa Gregorio I a 
Sereno di Marsiglia", Word & Image, 6 (1990), 138-53.

9 Contro, Primo, Dante Templare e Alchimista : la Pietra Filosofale nella 
Divina Commedia : Inferno (Foggia: Bastogi, 1998).

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.016
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.016
http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3
http://site.ebrary.com/id/10282770%3e


89

10 Cornish, Alison, Leggere le stelle di Dante (New Haven; Londra: Yale 
University Press, 2000).

11 Cuccia, Andrea, Il Pensiero Esoterico nella Commedia di Dante (Soveria 
Mannelli (Catanzaro): Rubbettino, 2009).

12 Davidson, Pamela, The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. A 
Russian Symbolist's Perception of Dante (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009).

13 Dodds, E. R., "Nuova luce sugli oracoli caldei", H. Theolo. Review Harvard 
Theological Review, 54 (1961), 263-73.

14 Dorothy, Majercik Ruth, Gli oracoli caldei: testo, traduzione e commento 
(Leida; New York: E.J. Brill, 1989).

15 Guénon, René, L'Esotérisme de Dante (Parigi: les Éditions traditionnelles, 
1949).

16 Iannucci, Amilcare A., Dante: Contemporary Perspectives (Toronto; 
Buffalo: University of Toronto Press, 1997).

17 Insulis, Alanus ab, Anticlaudianus; or The Good and Perfect Man tradotto da 
Sheridan James (Toronto: , J.Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1973).

18 Klünker, Wolf-Ulrich, Alanus ab Insulis : Entwicklung des Geistes als Michael-
Prinzip : mit einer Ubersetzung der Michael-Predigt des Alanus (Stoccarda: 
Edition Hardenberg Verlag Freies Geistesleben, 1993).

19 Lansing, Richard H., Dante: the Critical Complex (New York: Routledge, 
2003).

20 Mirsky, Mark, Dante, Eros & Kabbalah (Syracuse, N.Y.: Syracuse 
University Press, 2003).

21 Moevs, Christian, The Metaphysics of Dante's 'Comedy' (Oxford: Oxford 
University Press, 2005).

22 Morrison, Simon Alexander, L'opera russa e il movimento simbolista
(Berkeley: University of California Press, 2002).

23 Olschki, Leonardo, L'escatologia maomettana e l'altro mondo di Dante
(Berkeley, Calif.: 1951).

24 Osserman, Robert, Geometria dell'universo: dalla Divina Commedia a 
Riemann ed Einstein (Braunschweig; Wiesbaden: Vieweg, 1997).

25 Pyman, Avril, Una storia del simbolismo russo (Cambridge [Inghilterra]; New 
York: Cambridge University Press, 1994).



90

26 Ricolfi, Alfonso, Studi sui Fedeli d'Amore: dai Poeti di Corte a Dante: 
Simboli e Linguaggio Segreto (Foggia: Bastogi, 1983).

27 Sbacchi, Diego, La presenza di Dionigi Areopagita nel Paradiso di Dante
(Firenze: L.S. Olschki, 2006).

28 Shaw, Gregory, Theurgia e l'anima : il neoplatonismo di Giamblico
(University Park, Pa.: Pennsylvania State University Press, 1995).

29 Siorvanes, Lucas, Proclo: filosofia e scienza neoplatonica
(Edimburgo: Edinburgh Univ. Press, 1996).

30 Valli, Luigi, Il Linguaggio Segreto di Dante e dei "Fedeli d'Amore" (Milano: Luni, 
1994).

31 Valli, Luigi, Il Segrato della Croce e dell' Aquila nella Divina Commedia
(Bologna: N. Zanichelli, 1922).

32 Latini, Brunetto, e Ciccuto Marcello, Il Tesoretto (Milano: Rizzoli, 1985).

33 Pseudo-Dionigi, Scazzoso Piero, Ramelli Ilaria e Bellini Enzo, Tutte le Opere 
(Milano: Bompiani, 2009).

Fonti secondarie su Internet:

1. Breve storia dell'Inquisizione su 
http://rarebooks.library.nd.edu/digital/inquisition/collections/RBSC-
INQ:COLLECTION/info/brief_history consultato il 16.08.2013

2. Cacciari, Massimo, Massimo Cacciari racconta Dante e la Divina 
Commedia all'indirizzo
http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8 consultato il 24.08.2013

3. Canfarini, Alberto, L'esoterismo di Dante Alighieri - Dante segreto - Celato
- Fedeli D'amore - Rosa Croce su http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ 
al minuto 08:38 consultato il 13.08.2013

4. Compton, Todd. M., "La stretta di mano e l'abbraccio come segni di 
riconoscimento" in John M. Lundquist e Stephen D. Ricks, eds. By 
Study and Also By Faith.
The Neal A. Maxwell Institute for Religious Scholarship Brigham Young 
University all'indirizzo 
http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1 249 
consultato il 13.07.2013

http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8
http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ
http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1
http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1


91

5. Cornish, Alison, Reading Dante's Stars, (New Haven; Londra: Yale 
University Press, 2000). all'indirizzo 
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf consultato il 18.08.2013

6. Holloway, Julia Bolton, -The Road Through Roncesvalles: Alfonsine 
Formation of Brunetto Latini and Dante - Diplomacy and Literature in Robert 
I. Burns, S.J. Emperor of Culture THE LIBRARY OF IBERIAN 
RESOURCES ONLINE all'indirizzo 
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf consultato il 15.07.2013

7. Liddell Henry George, Scott Robert The Online Liddell-Scott-Jones Greek-
English Lexicon all'indirizzo 
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid=49658&context=search consultato il 
24.09.2013

8. Les Archives de littérature du Moyen Âge (ARLIMA) all'indirizzo 
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html consultato il 15.07.2013

9. McInerny Ralph, A History of Western Philosophy. Vol. II (Chicago: 
Regnery, 1963.) su 
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212. consultato il 
26.08.2013

10.Benedetto XV, Praeclara Summorum Enciclica di Papa Benedetto XV su Dante, 
all'indirizzo 
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_b en-
xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html consultato il 05.03.2013
consultato il 22.09.2013

11.Università della Virginia Il mondo di Dante, Cronologia all'indirizzo 
http://www.worldofdante.org/timeline.html consultato il 12.07.2013

12.Wetherbee, Winthrop, "Dante Alighieri", The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Edizione invernale 2011) all'indirizzo 
http://plato.stanford.edu/entries/dante/ consultato il 27.08.2013

http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf%20%20accessed%2018.08.2013
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf%20%20accessed%2018.08.2013
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf%20accessed%2015.07.2013
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf%20accessed%2015.07.2013
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html%20accessed%2015.07.2013
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html%20accessed%2015.07.2013
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html%20accessed%2005.03.2013
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html%20accessed%2005.03.2013
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html%20accessed%2005.03.2013
http://www.worldofdante.org/timeline.html%20accesed%2012.07.2013
http://www.worldofdante.org/timeline.html%20accesed%2012.07.2013
http://plato.stanford.edu/entries/dante/
http://plato.stanford.edu/entries/dante/

