Universita del Galles Trinity Saint David

Facolta di Archeologia, Storia e Antropologia

MASTER IN ASTRONOMIA CULTURALE E
ASTROLOGIA

La Divina Commedia di Dante come atto

teurgico, una guida per il lettore beato dal

uno stato di miseria a uno stato di beatitudine.

Tesi presentata in adempimento dei requisiti per il conseguimento

del titolo di Master of Arts

2013

Mauro Fenu









RINGRAZIAMENTI

Desidero ringraziare le seguenti persone per il loro sostegno, la loro partecipazione e la loro
guida nella formulazione e nello sviluppo di questa tesi.

Dr. Dorian Gieseler Greenbaum Dr.

Bernadette Brady

Dr. Nicholas Campion



DICHIARAZIONE DI ORIGINALITA

Dichiaro che la presente tesi rappresenta il frutto del mio lavoro, salvo dove
espressamente indicato, e che non € stata precedentemente inclusa in alcuna tesi,
dissertazione o relazione presentata all'Universita o ad altre istituzioni ai fini del

conseguimento di un titolo di studio, diploma o altra qualifica.



ADSTFACT. ... e e e 8
1. INTOAUZIONE ...ttt ettt e e neeesae e s neeeeneesnneenneeas 10
2. lltempo di Dante, un tempo tUMUItUOSO...............cooiiiiiciiceeceeeeeeeeee e 13
K T 10 (o - TSSOSO RPP 16
3.1.  Teurgia: Una PaNOramiCa ............cocueeeiueeeeieeeeeeeeeee e eeeteeeeaeeeereeeeee e enaeeeeaes 16
3.2. Teologia e cosmologia degli oracoli caldei...............coccveeiiiiiiiiiiiiee e, 20
3.3. Lateurgia da Giamblico a Proclo fino a Pseudo-Dionigi I'Areopagita................ 24
4. L'esoterismo di DANnte..........ccccoviiiieiriiieee s 28
4.1. | fedeli seguaci Aell'/AMOrE..........cccviiiieiie et eaee s 28
4.2, Brunetto Latini........coooeiieiiee et 36
5. L'arte sacra di Dante e lo scopo della Commedia.............cccceeeveceeeeescrieeeascien, 43
6. Dante e Dionigi I'Ar€0PagIta ........cceeviiiiiieiieeciie ettt 53
7. La Commedia di Dante come atto teUrgico. .........ccceeeiiiiiiiieiiiie e 63
7.1. Il termine teurgia nell'opera di Dante .............ccccoeeeveveeeieeeeeeeeeeeeeeee e 64
7.2. La Vita Nuova come racconto dell'iniziazione di Dante............ccccccceverreeenennnee 65
7.3. La Commedia come atto tEUrgiCO ........c.ceviiiiiieiiieie e 68
8. Laricezione di Dante come arte teUrgicCa...............coeeeveveveeeceeeeeeeeeeeeeeeeee e 78
S T 0o ) ol (U] To] o TSR 81
10, BiblIOGrafia .....cccueieiieeie ettt nree s 85



Abstract

Il fascino intramontabile della Divina Commedia di Dante ha attirato per secoli non solo
studiosi di letteratura medievale, italiana o rinascimentale, ma anche studiosi di
cosmologia e matematica moderne che, alla ricerca di spiegazioni per i risultati delle
loro ricerche, riscoprono e trovano ispirazione nella poesia di Dante. In questa ampia
discussione accademica, la tesi propone un'interpretazione esoterica del viaggio
cosmologico di Dante, con l'ipotesi che la Commedia sia stata concepita come un atto
teurgico.

Dal punto di vista strutturale, questo articolo fornira innanzitutto una panoramica
generale dell'epoca di Dante, sottolineando il clima culturale, politico e religioso a
Firenze e in Europa. Successivamente, la tesi traccia un quadro generale della teurgia,
sottolineando la tradizione teurgica e il suo adattamento cristiano in relazione a
Pseudo-Dionigi I'Areopagita (Ysecolo d.C.). La tesi fornira quindi le argomentazioni a
sostegno della tesi principale in cinque fasi. La prima fase discutera le prove
dell'affiliazione esoterica di Dante. La seconda fase esaminera la concezione che Dante
aveva della sua Commedia come poesia sacra. La terza fase confrontera la concezione
di Dante della poesia sacra con l'adattamento cristiano della tradizione teurgica pagana
in relazione a Pseudo-Dionigi I'Areopagita. Nella quarta fase, la tesi offrira
un'interpretazione della Commedia come atto teurgico. Nella quinta fase, verra
discussa la questione se il viaggio cosmologico di Dante rappresenti una sorta di
veicolo cosmologico per il lettore, concentrandosi sulla ricezione dell'opera di Dante da

parte degli occultisti e dei poeti del XIX e XX secolo.






1. Introduzione

Il fascino intramontabile del viaggio cosmologico nella Divina Commedia di Dante (1265-
1321) ha attirato per secoli non solo studiosi di letteratura medievale, filosofia,
italianistica o rinascimentale, ma anche studiosi di cosmologia moderna e matematica
che, alla ricerca di spiegazioni per i risultati delle loro ricerche, riscoprono e trovano
ispirazione nella poesia di Dante.” La letteratura disponibile &€ enorme, come afferma A.
lannucci nella sua introduzione a Dante: "Ad eccezione della Bibbia, nessun altro testo
nella tradizione culturale occidentale ha generato piu letteratura del poema sacro di
Dante".? Tuttavia, lo scopo generale e l'interpretazione dettagliata della Commedia sono
ampiamente discussi nella letteratura accademica. Gli argomenti di queste controversie
accademiche riguardano molte parti della Commedia, ad esempio il ruolo dei personaggi
principali, come il ruolo di Virgilio, sia come mentore che come rappresentante della
ragione, o il ruolo di Beatrice, sia

come simbolo o come persona realmente esistita; e se & un simbolo, rappresenta la
teologia o la filosofia o, come suggerisce Mirsky, un'allegoria legata alla vita sessuale di
Dante??® Inoltre, Dante & stato definito eretico, templare, alchimista, rosacrociano,
"massone ante litteram", maomettano e, naturalmente, cristiano. # La Chiesa cattolica
ha inizialmente bollato Dante come eretico e ha inserito nella lista nera le sue idee

politiche

' Bruno Binggeli, Primum Mobile: Dantes Jenseitsreise und die Moderne Kosmologie, (Zurigo: Ammann,
20086).

Robert Osserman, Geometrie des Universums: von der Géttlichen Komodie zu Riemann und Einstein,
(Braunschweig; Wiesbaden: Vieweg, 1997).

2 Amilcare A. lannucci, Dante: Contemporary Perspectives, (Toronto; Buffalo: University of Toronto
Press, 1997).p. ix.

3 Mark Mirsky, Dante, Eros & Kabbalah, (Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press, 2003).

4 E. Aroux, Dante, Hérétique, Révolutionnaire et Socialiste; Révélations d'un Catholique sur le Moyen
Age, (Parigi: J. Renouard, 1854).

Primo Contro, Dante Templare e Alchimista : la Pietra Filosofale nella Divina Commedia : Inferno, (Foggia:
Bastogi, 1998).

Leonardo Olschki, Mohammedan Eschatology and Dante's Other World, (Berkeley, Calif., 1951).

10



trattato sull'lmpero e il Papato "La monarchia" nell'Index Librorum Prohibitorum nel
1564, poi rimosso dall'indice nel 1881 e infine, nel 1921, Dante fu definito "il cantore piu
eloquente dell'idea cristiana" da Papa Benedetto XV.5

In questo dibattito accademico ampio e controverso, la tesi intende contribuire alla
parte della discussione relativa all'interpretazione esoterica della Commedia di Dante,
sviluppando l'ipotesi che la Commedia sia stata concepita come un atto teurgico. Gli
obiettivi principali sono, in primo luogo, dimostrare che il viaggio cosmologico di Dante
pud essere considerato come la descrizione di un viaggio interiore attraverso peccati,
vizi, virtl e qualita superiori di coscienza raggiunte attraverso l'iniziazione, e in secondo
luogo mostrare che Dante ha organizzato le immagini sacre mitiche, che ha acquisito
attraverso l'iniziazione, in una sorta di poesia teurgica progettata per condurre il lettore
"beato", che pud comprendere i termini anagogici, da uno stato di miseria a uno stato di

beatitudine. ©

5 Anthony Cassell, Guido K. Vernani "La controversia sulla Monarchia: uno studio storico con traduzioni
della Monarchia di Dante Alighieri, della confutazione della Monarchia composta da Guido Vernani e della
bolla di Papa Giovanni XXII, Si fratrum", Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2004).
Praeclara Summorum Enciclica di Papa Benedetto XV su Dante, su
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-
xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html consultato il 05.03.2013

6 Dante Alighieri, Epistole Xlll 15, Societa Dantesca Italiana, (nota: tutte le traduzioni da
www.danteonline.ite sono supervisionati dal consiglio scientifico della Societa Dantesca Italiana, che
seleziona singoli passaggi da diversi traduttori) all'indirizzo
http.//www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=0OR , consultato il 23.05.2013.

Traduzione in inglese della Lettera a Can Grande di James Marchand dell'Universita dell'lllinois,
all'indirizzo http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html, consultato il 23.05.2013
"...possiamo dire brevemente che lo scopo dell'insieme e delle parti &€ quello di liberare coloro che
vivono in questa vita dallo stato di miseria e condurli allo stato di beatitudine".

Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXXII.66, Societa Dantesca Italiana all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR, consultato il 23.05.2013 "O

Luce Suprema, Tu, che ti elevi cosi al di sopra delle menti dei mortali, restituisci alla mia memoria
qualcosa della Tua epifania, e rendi la mia lingua cosi potente che io possa lasciare alle persone del
futuro un barlume della gloria che & Tua, poiché tornando in qualche modo alla mia memoria e
riecheggiando per un po' in queste righe, la Tua vittoria sara piu compresa".

11


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html
http://www.danteonline.it/
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR%20
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR%20
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

Dal punto di vista strutturale, il documento fornira innanzitutto una panoramica
generale dell'epoca di Dante, sottolineando il clima culturale, politico e religioso a
Firenze e in Europa, con l'intento di mostrare il forte approccio etico di Dante nei loro
confronti. Successivamente, la tesi traccia un quadro generale della teurgia,
sottolineando la tradizione teurgica in relazione agli Oracoli Caldei, ai neoplatonici
Plotino (204-270 d.C.), Giamblico (ca. 245-325 d.C.), Porfirio (233-305 d.C.) e Proclo
(412-415 d.C.) e il suo adattamento cristiano relativo a Pseudo-Dionigi I'Areopagita
(Ysecolo d.C.). In particolare, il ruolo della poesia in un contesto teurgico costituira la
cornice per l'ipotesi principale. Le argomentazioni a sostegno della tesi principale
saranno poi sviluppate in cinque fasi. La prima fase discutera le prove dell'affiliazione
esoterica di Dante, in cui I'argomento dell'iniziazione riguardera il rapporto di Dante con
il gruppo esoterico noto come i fedeli d'amore (I fedeli seguaci dell'amore) e l'uso di un
linguaggio codificato e segreto nella loro poesia, come sottolineato nella discussione
accademica sull'esoterismo di Dante avviata da Giuseppe Rossetti (1783-1854).” La
seconda parte esaminera la concezione che Dante aveva della sua Commedia come
"Poema Sacro".® La terza parte confrontera la concezione di Dante della poesia sacra
con un adattamento cristiano della tradizione pagana e teurgica legata a Pseudo-Dionigi
I'Areopagita, e in particolare alla sua opera La gerarchia ecclesiastica, in cui la teurgia &
caratterizzata come "il compimento della teologia".® Nel quarto passo la tesi offrira
un'interpretazione della Commedia come atto teurgico. Infine, nel quinto passo, si

affrontera la questione se il viaggio cosmologico di Dante rappresenti

7 Luigi Valli, Il Linguaggio Segreto di Dante e dei "Fedeli d'’Amore”, (Milano: Luni, 1994).p.12.

8 Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXIII.63 e XXV.3, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 24.08.2013 "Sacred

Poem"

9 Pseudo-Dionigi, Scazzoso Piero, Ramelli llaria e Bellini Enzo, Tutte le Opere, (Milano: Bompiani, 2009).
432b, p. 230. «kal €oTi Tfig Beohoyiag fi Beoupyia CUYKEPAAAIWTIG. »

12


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

Si discutera di una sorta di veicolo cosmologico per il lettore, concentrandosi sulla
ricezione e l'influenza dell'opera di Dante da parte del metafisico francese René
Guénon (1861-1951), del filosofo, teologo e poeta russo Vladimir Solovyov (1853-1900)
e il cofondatore del simbolismo russo e poeta Vyacheslav lvanov (1866-1949), che
enfatizzo I'aspetto dionisiaco e teurgico della poesia sacra come "vaso sacro attraverso

il quale potevano essere espresse le verita mistiche universali"."®

2. L'epoca di Dante, un periodo tumultuoso

Dante nacque a Firenze, probabilmente tra maggio e giugno del 1265. All'epoca Firenze
era in espansione, trasformazione e conflitto. L'aumento delle attivita commerciali con
paesi lontani produsse prosperita, ricchezza generale, ricchi scambi culturali e una
notevole immigrazione dalle campagne alla citta. Non solo i contadini cercavano
fortuna, ma anche i piccoli aristocratici venivano in citta e avviavano piccole attivita
commerciali. Il padre di Dante, Alighiero, come riferisce William Anderson, "potrebbe
essere stato un notaio ed era certamente un usuraio, che guadagnava abbastanza dalle
sue transazioni da poter acquistare proprieta in citta e nel contado, il cui reddito
sosteneva Dante senza che questi dovesse esercitare una professione fino al momento
del suo esilio"."" Anche la struttura urbana si sviluppo in modo visibile, non solo
attraverso I'ampliamento delle mura cittadine o la costruzione di nuovi ponti sull'Arno,
ma anche con lo skyline della citta dominato dalle torri costruite dalle famiglie piu ricche
con lo scopo di mantenere il controllo sulla citta. Le torri non rappresentavano solo un

potere simbolico, ma erano

0 René Guénon, L'Esotérisme de Dante, (Parigi: les Editions traditionnelles, 1949). Pamela
Davidson, The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. A Russian Symbolist's Perception

of Dante, (Cambridge: Cambridge University Press, 2009). p. 46.

" William Anderson, Dante the Maker, (Londra; Boston: Routledge & Kegan Paul, 1980). p. 53.

13



Si trattava infatti di veri e propri luoghi di battaglia, poiché le famiglie piu ricche di
Firenze erano impegnate in una lotta senza tregua tra guelfi e ghibellini durante tutta la
vita di Dante. 2 Inoltre, la trasformazione di Firenze fu influenzata anche dal numero
crescente di nuove chiese che si diffondevano in tutta la citta. | francescani costruirono
Santa Croce nel 1228, i domenicani costruirono Santa Maria Novella nel 1246, gli
agostiniani si stabilirono definitivamente a Firenze nel 1269. *Questi nuovi ordini
religiosi, anch'essi in competizione tra loro, svolsero un ruolo importante nella creazione
di luoghi di studio e di lavoro, nell'organizzazione della vita comunitaria della
popolazione urbana e nell'influenza sulla vita politica, culturale e religiosa.™ L'influenza
culturale proveniva anche dal resto d'ltalia, in particolare da Palermo in Sicilia attraverso
Federico Il (1194-1250) e la sua corte, famosa per le sue prolifiche relazioni tra filosofi,
artisti, musicisti, scienziati e poeti di tradizione latina, araba, italiana, nord europea e
greca.’® Inoltre, la fondazione da parte di Federico Il della Scuola Siciliana, che traeva
ispirazione dalla poesia trobadorica della Francia meridionale, contribui ad affermare la
poesia vernacolare contro la forma classica latina. '® Sempre dalla Sicilia, la popolarita
del fondatore dell’

ordine mistico monastico di San Giovanni in Fiore, Gioacchino da Fiore (1135-1202),
contribui alla varieta della vita culturale e religiosa di Firenze.'” Infine, le influenze
culturali provenienti dal resto d'Europa, in particolare dalla Francia, hanno svolto un ruolo
importante nella vita culturale di Firenze attraverso le idee provenienti dall'Universita di
Parigi, in particolare gli insegnamenti di Alberto Magno (1200-1280) e Tommaso

d'Aquino

2 Anderson, Dante. pp. 54-55.

8 The World of Dante, Timeline, Universita della Virginia all'indirizzo
http://www.worldofdante.org/timeline.html consultato il 12.07.2013

4 Anderson, Dante. p. 80.

5 Anderson, Dante. p. 31.

6 Anderson, Dante. p. 32.

7 Anderson, Dante. p. 81.

14


http://en.wikipedia.org/wiki/Troubadour
http://en.wikipedia.org/wiki/San_Giovanni_in_Fiore_Abbey
http://www.worldofdante.org/timeline.html
http://www.worldofdante.org/timeline.html

(1225-1274) sviluppo un'interpretazione cristiana di Aristotele che sfidava
l'interpretazione islamica del filosofo Averroé (1126-1198).18

Tuttavia, il nostro compito non & quello di fornire un resoconto dettagliato di tutte le
influenze culturali che hanno avuto un ruolo nell'opera di Dante. Ai fini della tesi &
sufficiente aver brevemente delineato che Dante visse in un'epoca di tumulti politici,
culturali, sociali e religiosi e che il suo atteggiamento nei confronti di questi era attivo.
Dante prese parte attiva a tutte le dispute sopra menzionate; combatté con la cavalleria
guelfa nella battaglia di Campaldino (1289), fu coinvolto attivamente nella vita politica di
Firenze, nel 1295 fu eletto al Consiglio dei Cento e pochi mesi dopo fu eletto al
Consiglio dei Trentasei, nel 1300 fu eletto uno dei sei Priori della citta (il piu alto organo
di governo di Firenze) e naturalmente partecipd vigorosamente alla vita culturale,
assumendo una posizione propria nei dibattiti del suo tempo.'® Pensare a Dante come
a un poeta seduto sotto una veranda sulle colline di Firenze in una calda serata estiva,
intento a scrivere testi ispirati, non aiuta a comprendere la sua opera. Dante era un
uomo concreto; come afferma il filosofo italiano Massimo Cacciari, commentando
Beatrice come principale figura ispiratrice dell'opera di Dante: «Beatrice non & un puro
simbolo, ma una donna che é realmente esistita e che Dante ha realmente incontrato».
Nelle opere di Dante, Beatrice assume un significato sempre piu significativo fino alla
Commedia, in cui rappresenta non solo la teologia, ma la teologia operativa.

non & possibile comprendere Dante se non si &€ consapevoli del suo linguaggio pratico»

20

8 Anderson, Dante. p. 58.

9 Richard H. Lansing, Dante: the Critical Complex, (New York: Routledge, 2003). Vol.5 p.19.

20 Massimo Cacciari, Massimo Cacciari racconta Dante e la Divina Commedia su
http://www.youtube.com/watch?v=LIvv6g2M418 al minuto 17:57, consultato il 15.08.2013 «Beatrice
non € puro simbolo, ma & una donna realmente vissuta e che Dante ha realmente incontrato e che

15


http://en.wikipedia.org/wiki/Early_Islamic_philosophy
http://en.wikipedia.org/wiki/Early_Islamic_philosophy
http://en.wikipedia.org/wiki/Averroes
http://en.wikipedia.org/wiki/Battle_of_Campaldino
http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8
http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8

Il inguaggio pratico di Dante, che esprime la sua capacita di attivare simboli in un
contesto teologico-mitico, rendendoli vivi come agenti che conducono all'obiettivo del
progresso spirituale, &€ una qualita che pud essere osservata anche in un contesto

teurgico.

3. Teurgia

3.1. Teurgia: una panoramica
La teurgia, che letteralmente tradotto significa "opera divina", era fondamentalmente
una pratica rituale utilizzata dai neoplatonici a partire dal "'secolo d.C. Secondo Gregory

Shaw, Giamblico puo essere considerato una fonte primaria sulla teurgia:?!

lamblichus era stato condotto ai livelli piu elevati del platonismo da Porfirio e, sebbene
Porfirio avesse anche introdotto lamblichus alla teurgia, fu proprio lamblichus a scoprirne il
significato piu profondo. Per Porfirio la teurgia era solo una preparazione alla vita filosofica e
doveva essere lasciata ai margini delle discipline superiori. Giamblico, invece, sposto la
teurgia dai margini al centro, non solo nella vita del filosofo, ma per chiunque adorasse gli

dei. 22

Per Crystal Addey, il De mysteriis di Giamblico & "il trattato piu ampio sopravvissuto dal
mondo antico sui fenomeni religiosi politeistici, come la divinazione e il sacrificio, e sulla
teurgia e la ragione del rituale". 2 Infatti, secondo Gregory Shaw, Giamblico non solo
pose la teurgia al centro della disciplina platonica, ma lego intimamente la salvezza

dell'anima al rituale

assumono sempre piu ricchi significati, fino a giungere alla commedia. Nella commedia a rappresentare
non solo come si dice la teologia, ma la teologia operante.

21 Beoupyia = opera divina LSJ The Online Liddell-Scott-Jones Greek-English Lexicon at
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid=49658&context=search accessed 24.09.2013

22 Gregory Shaw, Theurgy and the Soul : the Neoplatonism of lamblichus, (University Park, Pa.:
Pennsylvania State University Press, 1995). p.14.

23 Crystal Addey, "Oracles, Dreams and Astrology in lamblichus' De Mysteriis", in Seeing with Different
Eyes: Essays in Astrology and Divination, a cura di Angela Voss Patrick Curry (Newcastle, Regno
Unito: Cambridge Scholars Pub., 2007). p. 36

16


http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch

invocazione del potere naturale del cosmo e forniva "una giustificazione filosofica per
I'esecuzione di questi riti".?* Inoltre, per Shaw, la distinzione di Giamblico tra teologia e
teurgia € fondamentale per comprendere il suo platonismo; per Giambilico, la teologia
era solo un discorso sugli dei e, come la filosofia, rimaneva, per quanto esaltata,
un'attivita umana, mentre la teurgia era in grado di elevare I'uomo a uno status divino e
realizzava I'obiettivo della filosofia.?*Giamblico spiega la rilevanza dei riti teurgici come

soteriologici:

E evidente, infatti, dai riti stessi, che cid di cui stiamo parlando in questo momento & un
metodo di salvezza per I'anima; poiché nella contemplazione della visione "beata" I'anima
scambia una vita con un'altra ed esercita un'attivita diversa, e considera se stessa non
pill umana, e giustamente: poiché spesso, avendo abbandonato la propria vita, ha
guadagnato in cambio l'attivita pit beata degli dei...Infatti, tale attivitd non trascina verso
la passione e l'impurita, ma al contrario rende puri e immutabili noi che siamo diventati

soggetti alle passioni per via della nascita» .28

Giamblico distingueva diversi tipi di anima, e a ciascun tipo di anima corrispondevano
diversi tipi di riti.2” Tuttavia, il rituale della teurgia operava fondamentalmente con
synthémata e symbola, segni e simboli.?® | symbola erano normalmente usati nel mondo
greco per stabilire una sorta di accordo: un pezzo di ceramica veniva spezzato a meta e i
pezzi venivano dati alle due parti. Quando i due pezzi venivano ricomposti e I'oggetto era

restaurato, l'identificazione era

24 Shaw, Theurgy. pp. 4-5.

25 Shaw, Theurgy. p. 5.

26 |lamblichus, Clarke Emma C. Dillon John M. Hershbell Jackson P., lamblichus, On the Mysteries,
(Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003).41.9

27 Giamblico, Sui misteri. 149.-17

28 Shaw, Theurgy. pp. 48-50.

17



stabilito e quindi il riconoscimento e la fiducia furono confermati.?® In un rituale teurgico,
i simboli e le firme svolgevano un compito simile, aiutando a invocare gli dei o i demoni
ad essi correlati. Il principio di funzionamento che collega i simboli, I'anima e il divino &
quello della simpatia. 3° Lo scopo del teurgo era quindi quello di attivare ritualmente la
simpatia presente nei simboli con l'aiuto della cosiddetta telestiké.3! Cio veniva
realizzato collocando segni materiali come pietre, piante e figure su o in un oggetto ed
eseguendo preghiere, canti e invocazioni al dio o al daimén, invitandoli a entrare
nell'oggetto. Lo scopo principale della telestiké era quello di ottenere consigli dal dio
specifico che era stato invitato a entrare nell'oggetto. Una pratica simile, chiamata
desmos, "legame", aveva lo stesso scopo, ma invece di un oggetto, il destinatario era
una persona. 3|l vantaggio era che il destinatario aveva piu possibilita di un semplice
oggetto inanimato di esprimere il consiglio proveniente dal dio o dal daimon. Infine,
l'operazione teurgica piu importante era quella dell'ascesa e della congiunzione con il

divino come anagdégé. Giamblico descriveva la congiunzione:

«E quando ha congiunto (I'anima) individualmente alle parti del cosmo e a tutti i poteri
divini che le pervadono, questo conduce e affida I'anima alla custodia del demiurgo
universale e la rende esterna a tutta la materia e unita solo al logos eterno. Cio che
intendo dire & che collega I'anima individualmente al dio autogenerato e auto-mosso, e
con il potere intellettuale e adorante del cosmo che sostiene tutto, e con cid che conduce

all'intelligibile

2% Todd. M., Compton, "The Handclasp and Embrace as Tokens of Recognition" in John M. Lundquist
e Stephen D. Ricks, eds. By Study and Also By Faith.

The Neal A. Maxwell Institute for Religious Scholarship Brigham Young University

all'indirizzo http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1249

consultato il 13.07.2013

30 |amblichus, On the Mysteries. 138.1-5

31 Majercik Ruth Dorothy, The Chaldean Oracles : Text, Translation, and Commentary, (Leiden; New
York: E.J. Brill, 1989). p.26.

32 Majercik, Gli oracoli caldei. p. 27.

18


http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1249

verita, e con i poteri perfezionati, realizzati e altri poteri demiurgici del dio, in modo che
I'anima teurgica sia perfettamente stabilita nelle attivita e nelle intellezioni dei poteri
demiurgici. Quindi, infatti, deposita I'anima nel seno del dio demiurgico nel suo insieme. E

questo & I'obiettivo dell'ascesa sacra (dell'anima) secondo gli egiziani."33

Tuttavia, secondo la legge di attrazione della simpatia, espressa come "il simile attira il
simile", il rituale della teurgia richiedeva che il teurgo avesse purificato la sua anima in
misura adeguata all'unificazione con gli dei. 3*La purificazione richiesta per la teurgia
doveva essere raggiunta attraverso la conoscenza e i riti sacri poiché, secondo
Giamblico, "l'unione efficace non avviene certamente mai senza la conoscenza".3®
Anche se Giamblico considerava i riti essenziali per la purificazione dell'anima,

attribuiva una qualita simile alla commedia e alla tragedia:

"Il potere delle passioni umane che sono dentro di noi, quando vengono represse,
diventano corrispondentemente piu forti; ma se le esercitiamo in brevi esplosioni e entro
limiti ragionevoli, godono di un moderato sollievo e trovano soddisfazione, e quindi,
essendo "purificate", vengono placate attraverso la persuasione e non con la violenza.
Ecco perché, quando contempliamo le passioni degli altri sia nella commedia che nella
tragedia, stabilizziamo le nostre passioni, le rendiamo piu moderate e le purifichiamo; e
allo stesso modo nei riti sacri, guardando e ascoltando oscenita, siamo liberati dal male

che ci colpirebbe se le praticassimo". 36

L'affermazione di cui sopra (che pud essere ricondotta alla teoria aristotelica della
catarsi espressa nella Poetica), insieme al fatto che la principale fonte di ispirazione per

i teurghi erano gli Oracoli Caldei (una raccolta di versi

33 lamblichus, On the Mysteries. 292.4-14.
34 lamblichus, Sui misteri. 38.8-10.

35 Giamblico, Sui misteri. 98.6.

36 Giamblico, Sui misteri. 39.11

19



scritti in esametri), e il fatto che i canti fossero una parte sostanziale dei riti teurgici,

mostrano un primo collegamento preliminare tra la poesia sacra e la teurgia. 3"

3.2. Teologia e cosmologia degli Oracoli Caldei Gli Oracoli,
considerati dai neoplatonici successivi autorevoli quanto il Timeo di Platone,
sarebbero stati rivelati direttamente dagli dei a due uomini santi: Giuliano il Caldeo
e suo figlio, Giuliano il Teurgo.3® Nel 1898,
Wilhelm Kroll (1869-1939) raccolse circa trecento versi sopravvissuti sotto forma di
frammenti, che insieme alle citazioni e ai commenti diffusi negli scritti e
nell'insegnamento rituale di Proclo, Damascio e altri, come li defini Majercik, "cristiani
platonizzanti" come Arnobio di Sicca (253-327 d.C. circa), Mario Vittorino (280-363 d.C.
circa) e Sinesio di Cirene (370-413 d.C.), rappresentano i documenti disponibili oggi. 3°
Tuttavia, gli Oracoli furono ancora commentati "'Xlsecolo dal filosofo bizantino Michele
Psello (1019-1078 circa).*?Ai fini della tesi, &€ ora opportuno menzionare alcuni elementi
riguardanti la teologia, la cosmologia e la rilevanza delllAmore come Eros e di Ecate

come Anima del Mondo operante negli Oracoli Caldei.

Gli Oracoli possono essere collocati in un contesto platonico, secondo Majercik: "La

teologia caldea riflette in gran parte le sue origini medio-platoniche, con un'enfasi su

37 Aristotele, Poetica 1449b, Perseus Digital Library all'indirizzo
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3
D1449b

consultato il 28.09.2013

Maijercik, Chaldean Oracles. p. 1.

38 Majercik, Chaldean Oracles. pp. 1, 2.

39 E. R. Dodds, "New Light on the Chaldaean Oracles", H. Theolo. Review Harvard Theological
Review, 54 (1961). p. 263.

Maijercik, Oracoli caldei. p. 3.

40 Majercik, Chaldean Oracles. p. 3.

20


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3D1449b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3D1449b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056%3Asection%3D1449b

in particolare sulla trascendenza del Dio Supremo".4' Negli Oracoli caldei, Dio &
rappresentato in una triplice forma. La prima & il Padre, anche Fuoco primordiale e
Primo Intelletto che genera il Demiurgo come Secondo Intelletto.*? In mezzo ai Padri c'e
Ecate, descritta come "intorno alla cavita del suo fianco destro sgorga in abbondanza un
grande flusso dell'Anima generata primordialmente, che anima totalmente la luce, il
fuoco, l'etere, i mondi", inoltre "nel fianco sinistro di Ecate esiste la fonte della virtu, che
rimane interamente all'interno e non rinuncia alla sua verginita".#® Nel Frammento 56
viene descritta la fonte generativa: "In verita Rea € la fonte e il flusso delle benedette
realta intellettuali. Poiché lei, prima in potere,

riceve la nascita di tutte queste cose nel suo grembo inesprimibile e riversa (questa
nascita) sul Tutto mentre esso segue il suo corso». 4 Inoltre, negli Oracoli viene indicato
un modo per comprendere I'Intelligibile: «...dovresti estendere una mente vuota verso
I'Intelligibile per comprenderlo, poiché esso esiste al di fuori della (tua) mente", e anche
come "Rivestito dalla testa ai piedi di una luce clamorosa, armato nella mente e
nell'anima di una forza a triplice punta, devi gettare nella tua immaginazione l'intero
simbolo della triade, e non andare verso i canali empiri in modo dispersivo, ma con
concentrazione".#5 Secondo gli Oracoli, i principi e le idee che volano fuori dal Padre
sono ancora collegati a lui attraverso diversi veicoli e fungono da collegamento tra il
Padre e la materia, producendo immagini manifeste di cose non manifeste.*ell cielo &
stato costruito come una figura rotonda, con i sette pianeti, ponendo la terra al centro

circondata da un insediamento di

41 Majercik, Oracoli caldei. p. 5.

42 Majercik, Oracoli caldei. Fr. 7.

43 Majercik, Oracoli caldei. Frr. 50, 51.

44 Maijercik, Oracoli caldei. Fr. 56.

45 Majercik, Oracoli caldei. Frr. 1,2.

46 Majercik, Oracoli caldei. Fr. 37, 40, 78.

21



stelle, che non hanno errori e producono melodie celesti. 47 Il mondo, che & stato creato
con gli elementi del fuoco, dell'acqua, della terra e dell'etere che tutto nutre, & pieno di
simboli seminati dalla Mente Paterna. ¢ L'anima, come padrona di tutta la vita, rimane
immortale, ma I'anima che nasce ha qualcosa del corpo; contiene la mente ed &
contenuta nel corpo.*® La Mente paterna ha anche seminato simboli nelle anime,
riempiendole di puro amore, "come guida e sacro legame di tutte le cose", che
costituisce I'essenza della simpatia.®® Le anime che discendono dal Padre possono
evitare l'influenza del destino concependo le opere del Padre (teurgia).’' Tuttavia, le
anime che discendono sulla terra possono essere corrotte dal mondo oscuro della
mortalita, descritto come squallido, contenente menzogne, che comporta sempre un
abisso oscuro. %2 La natura, sospesa dalla grande Ecate, governa sia il mondo che le
opere, e ci persuade anche che i demoni sono puri.>® La materia malvagia puo essere
redditizia e buona, ma non si dovrebbero invocare i demoni coinvolti prima che il corpo
sia iniziato, poiché I'anima pud essere incantata da loro.>* L'anima dovrebbe compiere
opere di pieta e non dovrebbe guardare in basso, ma risorgere, cercando il paradiso,
unendo l'azione al discorso sacro. ®® La Mente Paterna non accettera la volonta
dell'anima di ricongiungersi al Padre finché lei (I'anima) non emergera dall'oblio e

pronuncera la parola, inserendo il ricordo del puro segno paterno. %

47 Majercik, Oracoli caldei. Fr. 57-71.

48 Maijercik, Oracoli caldei. Fr. 67, 108.

49 Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 96.

50 Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 39, 42, 43.

51 Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 153.

52 Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 105, 134.

53 Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 70, 88.

5 Maijercik, Oracoli caldei. Fr. 135.

5 Maijercik, Chaldean Oracles. Fr. 128, 163,164, 165.
56 Majercik, Oracoli caldei. Fr. 109.

22



A questo punto, i punti salienti tratti dagli Oracoli Caldei possono essere articolati
come una triplice divinita composta dal Primo Intelletto, dal Secondo Intelletto e da un
potere femminile operante nell'Anima del Mondo, identificato con Ecate, che si trova tra il
regno intelligibile e quello sensibile ed & in grado di viaggiare da un livello di realta
all'altro.%Ai fini della tesi & particolarmente importante tenere presente il ruolo di Ecate
come Anima del Mondo itinerante in relazione al ruolo della Beatrice di Dante e alle sue
trasformazioni. Inoltre, insieme al viaggio cosmologico di Dante, saranno discussi anche i
seguenti elementi tratti dagli Oracoli: il forte ordine cosmico, che emana da Dio e permea
tutti i livelli della realta; il Padre che riempie le anime di amore profondo; il legame
dell'amore divino come Eros, che unisce e guida tutte le anime, le cose e le idee; e la
presenza e l'azione dei demoni e degli angeli. Sono rilevanti anche i seguenti concetti: il
concetto delle idee al di Ia della materia; il concetto di paradiso espresso da Psello nel
frammento 165 come "ll paradiso caldeo ¢ l'intero coro dei poteri divini attorno al Padre e
alle bellezze empiree dei Principi demiurgici"; e il concetto di "un mondo oscuro e
scintillante sotto il quale si estende un abisso" %®- Inoltre, la relazione tra Primo e
Secondo Intelletto, e il modo per raggiungerlo, deve essere sottolineata in relazione al
concetto metafisico aristotelico di nous noetikos, secondo la definizione di Dio data nella
Metafisica: «E il pensiero pensa se stesso attraverso la partecipazione all'oggetto del
pensiero; ... Perché I'attualita del pensiero € la vita, e Dio € quell'attualita» 5°. Infine, ma
non meno importante, il ruolo soteriologico della catarsi, intesa come purificazione

dell'anima dalla corruzione

57 Majercik, Chaldean Oracles. p. 7.

58 Majercik, Chaldean Oracles. Fr.163.

59 Majercik, Chaldean Oracles. p. 111.

Aristotele, Metafisica 12.1072b su
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0052:book=12:section=1072 b
consultato il 07.07.2013

23


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052%3Abook%3D12%3Asection%3D1072
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052%3Abook%3D12%3Asection%3D1072

materia, sara considerato come I'obiettivo principale delle pratiche teurgiche che mirano
a salvare I'anima e raggiungere l'immortalita.

Tuttavia, prima di addentrarci nella discussione sulla teurgia di Dante, € necessario
rispondere a una domanda. Tale domanda riguarda il percorso culturale di trasmissione
della teurgia, poiché non vi sono prove documentate che Dante conoscesse
direttamente gli Oracoli o I'opera di Giamblico, né che fosse coinvolto in pratiche rituali.
Ciononostante, una possibile risposta sul percorso culturale di trasmissione della teurgia
pud essere rintracciata attraverso Proclo e Pseudo-Dionigi I'Areopagita. Inoltre, le prove
dell'affiliazione di Dante a una societa esoterica e occulta, ottenute attraverso studi
accademici sui fedeli d'amore, possono fornire alcuni argomenti a sostegno dell'ipotesi

principale della tesi.

3.3. La teurgia da Giamblico a Proclo a Pseudo-Dionigi
I'Areopagita

La teurgia continud dopo Giamblico, come riferisce Dylan Burns, "... con deviazioni
apparentemente minime dal suo modello, attraverso Proclo nella meta del V secolo fino
alla fine della scuola stessa nel VI secolo" 8. All'eta di diciannove anni Proclo entro
nell’Accademia di Atene (430 d.C.), dove ricevette I'insegnamento di Aristotele e
Platone. Inoltre, secondo Lucas Siorvanes, Dionigi «fu anche istruito nel neoplatonismo
"teurgico", derivato dagli scritti orfici e caldei, e fu iniziato ai suoi riti segreti da
Asclepigeneia, la figlia di Plutarco» '. La teurgia di Proclo non differiva in modo
significativo da quella di Giamblico, poiché, come Giamblico, utilizzava oggetti materiali

come simboli per stabilire,

60 Dylan Burns, "Proclus and the Theurgic Liturgy of Pseudo-Dionysius", Dionysius, XII ( 2004 ). p.

112.

61 Lucas Siorvanes, Proclus : Neo-Platonic Philosophy and Science, (Edimburgo: Edinburgh Univ. Press,
1996). p. 5. Plutarco di Atene (350-432).

24



mediante la simpatia, un legame tra loro e le loro controparti superiori. In questo
contesto, le attivita mimetiche che imitavano I'opera del Demiurgo platonico erano
considerate il modo piu efficace per manifestare la simpatia che unisce tutto. 62 Tuttavia,
secondo Burns che cita Sara Rappe, Proclo impiegava anche una sorta di teurgia
verbale in cui l'uso ritualizzato delle parole come simboli dei nomi divini che giacciono
nell'anima poteva elevare l'individuo dal materiale al divino.®® Inoltre, Siorvanes
sottolinea I'ampio uso e la grande considerazione che Proclo aveva della poesia sacra,
in versi o in prosa, «perché facilitava l'inizio del ritorno dell'anima e I'elevazione
all'unita».%* Pertanto, la semplice lettura di versi teurgici era gia considerata parte di
un'invocazione teurgica.®® Tuttavia, & necessario menzionare altri due aspetti della
teurgia di Proclo. Il primo aspetto € la teologia negativa, che Proclo ha tratto dal
Parmenide di Platone e che consisteva fondamentalmente nel nominare cio che I'Uno
non é. ®8Inoltre, la teurgia negativa & essenzialmente immateriale, come riferisce Burns:
«Per ascendere oltre I'Intelletto, Proclo si & rivolto verso l'interno, passando
dall'interazione teurgica con il mondo materiale e naturale dei loto e delle statue, verso
una teurgia immateriale e interna, una teologia negativa.» 71l secondo aspetto & il
silenzio contemplativo, che, sempre secondo Burns, & l'effetto ottenuto attraverso la
contemplazione della teologia negativa; la contemplazione della teologia negativa

permette dapprima l'identificazione con il negativo e poi il suo abbandono. 8

62 Burns, Proclus. p. 116.

63Burns, Proclus. p. 117.

Sara Rappe, Reading Neoplatonism: Non Dicursive Thinking in the Texts of Plotinus, Proclus, and
Damascius (New York: Cambridge UP, 2000). pp.173-181.

64 Siorvanes, Proclus. p. 189.

65 Burns, Proclus. pp. 117, 118.

66 Burns, Proclus. p. 119.

67 Burns, Proclus. p. 120.

68 Burns, Proclus. p. 120.

25



Nell'opera di Pseudo-Dionigi il termine teurgia ricorre frequentemente, suggerendo
un'influenza neoplatonica. Secondo Burns, alla domanda «se l'influenza neoplatonica su
di lui fosse di natura cultuale oltre che metafisica» € stata data una risposta
affermativa.®® In questo contesto, Burns offre tre argomenti principali che collegano
Pseudo-Dionigi a Giamblico. In primo luogo, entrambi utilizzavano i simboli come
strumenti teurgici e anagogici primari. In secondo luogo, entrambi sostenevano che le
pratiche teurgiche che utilizzavano oggetti materiali precedevano quelle che utilizzavano
oggetti immateriali. In terzo luogo, "entrambi i teurghi utilizzavano triadi neoplatoniche e
termini medi per articolare le loro cosmologie, ed entrambi pensavano che ci fossero tre
tipi di partecipanti ai rituali: quelli che erano andati oltre la teurgia materiale per arrivare
alla teurgia immateriale; quelli che non lo avevano fatto; e quelli che partecipavano a
entrambe".”® Tuttavia, anche se non ci sono prove documentate dirette che Dionigi
abbia letto De Mysteriis, Burns dimostra una chiara influenza di Proclo sulla teoria della
teurgia di Dionigi.”" Tuttavia, secondo Burns,

La cosa piu importante da tenere a mente riguardo alla teurgia di Pseudo-Dionigi &

che, come quella di Proclo, & definita come un'attivita soteriologica e anagogica.
.................. Quando Pseudo-Dionigi tentd di descrivere la propria pratica teurgica

, penso che il modo migliore per farlo fosse discutere della corretta amministrazione
dell'Eucaristia. In questo modo Pseudo-Dionigi identifica i sacramenti stessi come riti
teurgici. Quando sostiene che «la teurgia € il compimento della teologia», si riferisce a un
sistema di liturgia rituale in cui il sacerdote non solo ha bisogno di essere salvato
attraverso i simboli teurgici, ma deve anche salvare gli altri usandoli correttamente, come
prescritto» (72)

Inoltre, il sacramento dell'Eucaristia, come imitazione mimetica di Gesu, e la lettura

della Sacra Scrittura in cui & stata registrata la vita di Cristo,

69 Burns, Proclus. p. 112.
70 Burns, Proclus. p. 112.
7 Burns, Proclus. p. 113.
72 Burns, Proclus. p. 122.

26



costituiva per Dionigi il rito teurgico piu naturale. 7 Tuttavia, un altro aspetto che deve
essere considerato € I'uso che Dionigi fa del simbolismo teurgico all'interno di un
sistema gerarchico; come riferisce Burns, «ll senso attivo di "gerarchia" nel corpus
dionisiano & molto simile alle descrizioni di Proclo di un universo dinamico attraversato
dal teurgo, per il quale I'immanenza del trascendente in tutte le cose € stata illuminata
dalle relazioni simpatiche che fluiscono attraverso le varie classi».”* Infine, Burns
conclude che «...Pseudo-Dionigi trovd il sistema teurgico di Giamblico-Proclo
intellettualmente e praticamente soddisfacente e non esitd ad attingervi ampiamente
(probabilmente dagli scritti di Proclo) quando concettualizzd la propria teoria della
liturgia cristiana».”® Tuttavia, I'adattamento cristiano della teurgia da parte di Pseudo-
Dionigi non puo essere
considerato solo una copia, poiché egli amplio il potere dei simboli teurgici materiali,
riconsiderd il rapporto con il trascendente attraverso I'amore e progettd la sua teurgia non
solo per elevare e salvare se stesso, ma anche gli altri. 76

A questo punto, dopo aver dimostrato che il percorso culturale della trasmissione
della teurgia pud essere tracciato da Giamblico attraverso Proclo fino a Pseudo-Dionigi
I'Areopagita, che sara in seguito collegato a Dante, la tesi fornira ora le prove

dell'affiliazione di Dante a un gruppo esoterico e occulto chiamato i fedeli d'amore.

73 Burns, Proclus. p. 126.
74 Burns, Proclus. p. 123.
75 Burns, Proclo. p. 131.
76Burns, Proclus. p. 132.

27



4. |'esoterismo di Dante

4.1. | fedeli seguaci dell'’Amore 77

In questa parte, la tesi discutera gli studi accademici sui fedeli d'amore con l'intento di
dimostrare, in primo luogo, che essi esistevano come setta occulta, in secondo luogo
che Dante era affiliato ad essi e, in terzo luogo, che le loro idee erano compatibili con la
tradizione teurgica.

Secondo Luigi Valli, fu Ugo Foscolo nel 1825 che, scartando i vecchi commenti sulla
Commedia di Dante, avvid un nuovo approccio interpretativo affermando che I'opera
principale di Dante era permeata da uno spirito politico e religioso profondamente
innovativo, che aveva un contenuto mistico e profetico e che la Commedia di Dante
rappresentava una grande profezia espressa in un sistema occulto.”® Tuttavia, fu il
rosacrociano Gabriele Rossetti, tra il 1826 e il 1847, a proporre per primo la tesi
secondo cui l'intera poesia d'amore di Dante era costruita secondo un gergo
convenzionale che nascondeva le idee iniziatiche di una setta segreta.” Inoltre,

sempre secondo Valli, Francesco Perez nel 1865 dimostrd che /la Vita nuova di Dante
era una storia mistica e simbolica sulla mistica saggezza sacra; la stessa saggezza del
Libro della Saggezza di Salomone e del Cantico dei Cantici. 80 Come suggerisce William
Anderson, € opportuno a questo punto introdurre un episodio della vita di Dante che pud

essere

7 Fedeli d'amore tradotto da Anderson, vedi Anderson, Dante. p. 76.

8 Valli, Il linguaggio segreto. p. 11, per Ugo Foscolo vedi:

Ugo Foscolo, Giovanni Da Pozzo. Studi su Dante. (Firenze: Le Monnier, 1979).

70 Valli, Il linguaggio segreto. p. 15, per Gabriele Rossetti vedi:

Gabriele Rossetti e Luigi Anelli. Disamina del Sistema Allegorico della Divina Commedia. (Vasto:
Societa editrice Anelli & Manzitti, 1890)

80 Valli, Il linguaggio segreto. p. 12, per Perez vedi:

Francesco Paolo Perez, Giuseppe Lo Manto. La Beatrice Svelata: Preparazione alla Intelligenza di
Tutte le Opere di Dante Alighieri. (Palermo: Flaccovio, 2001).

28



considerato il punto di partenza dell'interpretazione esoterica di Dante: il secondo
incontro con Beatrice. 8

All'eta di diciotto anni, nove anni dopo il suo primo incontro con Beatrice, Dante la
incontra di nuovo accompagnata da altre due dame; lei lo guarda e lo saluta. Dante
descrive nella Vita nuova la sensazione travolgente che provo: «...Divenni cosi
estasiato che, come un ubriaco, mi allontanai da tutti e cercai la solitudine della mia
stanza, dove cominciai a pensare a questa gentilissima signora e, pensando a lei,
caddi in un dolce sonno, e mi apparve una visione meravigliosa». 8 Durante la visione,
un Amore gioioso gli parld, portando tra le braccia una donna addormentata e tenendo
in una mano quello che sembrava essere il cuore infuocato di Dante. Dopo di che,
Amore sveglio la donna e la costrinse a mangiare il cuore, trasformando la sua gioia
«in un pianto amaro, e piangendo abbraccid questa donna, e insieme sembrarono
ascendere verso il cielo». 8Dante si sveglid e decise di «renderlo noto a molti dei
famosi poeti dell'epoca. Poiché da poco avevo imparato da solo l'arte di scrivere
poesie, decisi di comporre un sonetto indirizzato a tutti i fedeli sudditi di Amore (/i fedeli
d’Amore); e, chiedendo loro di interpretare la mia visione, avrei scritto loro cid che
avevo visto nel sonno. E poi cominciai a scrivere questo sonetto, che inizia cosi: A ogni

anima prigioniera e cuore amorevole» ©4)-

(10) A ciascun'alma presa e gentil (10) A ogni anima prigioniera e cuore
gentile

corenel cui cospetto ven lo dir
a cui queste parole ho

81 Anderson, Dante. p. 76.

82 Dante, Alighieri Vita Nuova lll.2, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 12.07.2013

83 Dante, Alighieri Vita Nuova IIl.7, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il 12.07.2013

8 Dante, Alighieri Vita Nuova 111.9,10,11,12, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=0OR consultato il 12.07.2013. La traduzione
inglese omette "and loving heart" (e cuore amorevole).

29


http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR

presente, in cid che mi rescrivan suo
parvente,salute in lor segnor, cioé

Amore.

(11) Gia eran quasi che atterzate I'ore
del tempo che onne s tella n'e lucente,
quando m'apparve Amor subitamente,
cui essenza membrar

mi da orrore.

(12) Allegro mi sembrava Amor tenendo
meo core in mano, e ne le braccia avea
madonna involta in un drappo
dormendo.Poi la svegliava, e d'esto
core ardendo lei paventosa umilmente
pascea: appresso gir lo ne vedea

piangendo.

composti sono inviati per la vostra
chiarimento in risposta, porto saluti per

amore del tuo dolce signore, Amore.

(11) Le prime tre ore, le ore del tempo
delle stelle splendenti, stavano volgendo
al termine, quando improvvisamente
Amore apparve davanti a me (ricordare

com'era realmente mi riempie di orrore

).

(12) Gioioso mi sembrava Amore,
tenendo il mio cuore nella sua mano, e
tra le sue braccia aveva la mia signora,
avvolta in un drappo, addormentata. Poi
la svegliava, e le dava da mangiare |l
cuore ardente; lei lo mangiava,
terrorizzata. E poi lo vidi scomparire in

lacrime.

Guido Cavalcanti (1255-1300) rispose alla richiesta di interpretazione di Dante,

dicendogli che cid che aveva visto nella sua visione era tutto nobilta e gioia, e lo invitd a

unirsi alla sua cerchia. 8 La cerchia di Cavalcanti era frequentata principalmente da

poeti che lodavano I'amore nei loro versi, non in senso tradizionale, ma come strumento

di ascesa spirituale.® | poeti associati alla cerchia erano, tra gli altri: Guido Guinizelli

(1230-1276), Cino da Pistoia (1270-1337), Cecco d'Ascoli

85 Anderson, Dante. p. 82.

86 Alberto, Canfarini, L'esoterismo di Dante Alighieri - Dante segreto - Celato - Fedeli D'amore -

Rosa Croce all'indirizzo

http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ al minuto 08:38 consultato il 13.08.2013

30


http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ

(1257-1327), Lapo Gianni (morto nel 1328) e, naturalmente, Dante Alighieri.®” Inoltre, lo
stile sviluppato da questi poeti divenne famoso con il nome di Dolce Stil Novo, nome

dato da Dante nella Commedia:88

Ma di s'i' veggio qui colui che fore Ma dimmi se I'uomo che vedo qui & colui che
trasse le nove rime, cominciando ha dato origine alle nuove rime, che iniziano:
'Donne ch'avete intelletto d'amore.' E io "Signore che avete intelligenza

a lui: "I' mi son un che, quando Amor mi dell'amore". Risposi: "lo sono uno che,

spira, noto, e a quel modo ch'e' ditta quando I'Amore respira in me, prende nota;
dentro vo significando". ciod che lui, dentro, mi detta, io, in quel modo,

fuori, lo direi e lo modellerei".

"O frate, issa vegg'io", diss'elli, "il nodo che "O fratello, ora capisco", disse, "il nodo che
'| Notaro e Guittone e me ritenne di qua impediva al notaio, a Guittone e a me di
dal dolce stil novo ch'i' odo" raggiungere il dolce nuovo modo che io

ascolto"

Cavalcanti era profondamente influenzato da Alberto Magno e Averroé e pud essere
considerato una delle principali autorita tra i fedeli d'amore 8°.La sua poesia Donna me
prega ("Una donna mi prega...") fu considerata in seguito da Marsilio Ficino (1433-1499)
come "una suprema dichiarazione neoplatonica d'amore" %) Inoltre Ficino, nel suo E/
Libro d'amore (Il libro dell'amore), in un passaggio intitolato "Ove si conchiude tutte le
cose decte con la opinione di Guido Cavalcanti philosopho" (Dove concludiamo tutte le

cose che sono state dette con I'opinione del

87 Canfarini, L'esoterismo di Dante al minuto 08:20

8 Dante, Alighieri, Commedia Purgatorio XXIV.49-57, Societa Dantesca lItaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 12.08.2013

89 Anderson, Dante. p. 83.

% Anderson, Dante. p. 83.

31


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

filosofo Guido Cavalcanti) associo direttamente Cavalcanti al Platone
Simposio e discorso di Diotima di Mantinea:®"

“Socrate finalmente, ammaestrato da Diotima, “Socrate infine, istruito da Diotima, riassunse

ridusse in somma che cosa sia questo amore,  in sintesi che cos'e questo amore, quando

e quale e onde nato, quante parte egli abbia, nasce, che parte ha, a quali fini si dirige e
ad che fini si dirizzi e quanto vaglia. Guido quale sia il suo valore. Guido Cavalcante,
Cavalcante, philosopho, tutte queste cose filosofo, racchiuse artisticamente tutte queste
artificialmente racchiuse nei suoi versi.” cose nei suoi

versi.”

Per Valli, Cavalcanti era il capo dei fedeli d'amore, una setta che comunicava in un
linguaggio segreto per due ragioni principali: la prima era legata al rischio di essere
bollati come eretici dall'lnquisizione, la seconda, citando le argomentazioni di Rossetti,
era legata alla tradizione di velare idee mistiche e iniziatiche con frasi d'amore
convenzionali, che possono essere ricondotte ai persiani attraverso i manichei, i Catari
(Albigesi) e i Templari, fino a raggiungere i poeti trovatori provenzali, influenzando la
scuola siciliana (Federico Il, Pier delle Vigne [1200-1249], Jakopo da Lentini [1210-
1260]) e da li Cavalcanti.®2 Anche Andrea Cuccia offre un'interpretazione delle influenze
delle principali societa segrete su Dante, affermando che «Non c'é mai stato un secolo
nella storia piu ricco di sette segrete di quello di Dante, anche se le piu importanti erano i
Templari, gli Albigesi e i Ghibellini, tutti con obiettivi antipapali... | primi erano chiamati

Palmieri, i secondi Peregrini e

91 Marsilio Ficino, El libro dell'amore. Oratione VI, Capitolo 1. (Bivio Bibliotheca Virtuale). pp. 177-
178. Traduzione mia, dall'italiano originale, su
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=EILibroDellAmore&workAuthorSign=Fi
cinoMarsilio&pbNumber=177

92 Anderson, Dante. p. 84.

Valli, Il linguaggio segreto. p. 21.

32


http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177

il terzo Romei."®® Cuccia dimostra che Dante si riferiva alle tre sette nella Vita nuova e le

interpretava come le tre donne nelle Rime di Dante.%

Tre donne intorno al cor mi son venute, e Tre donne sono venute intorno al mio cuore e
seggonsi di fore; si sono sedute fuori, perché dentro

ché dentro siede Amore, siede I'Amore che domina la mia vita. Sono
che & padrone della mia vita. Sono cosi cosi belle e di tale dignita che il potente

belle e di tale virtu, che il potente Signore, intendo colui che & nel mio cuore,
signore, quasi esita a parlare con loro.

dico quel ch'e nel core,

a pena del parlar di lor s'aita.

Tuttavia, la teoria principale & quella di una possibile connessione tra i Templari € i

fedeli d'amore. La teoria, secondo Anderson
"fu sviluppata appieno da Robert John e René Guénon, i quali affermarono che Dante
era membro dell'ordine terziario dei Templari noto come La Fede Santa. Questo potente
ordine aristocratico aveva una sede a Firenze fino al drammatico periodo della sua
distruzione e condanna con l'accusa di eresia nel 1307-12, e le sue regole consentivano
certamente ai laici di affiliarsi all'ordine, come ad esempio i francescani avevano un
ordine terziario".%%

Inoltre Anderson, rispondendo alla domanda se i Templari potessero aver fornito la

trasmissione culturale per le somiglianze tra gli scrittori sufi e la poesia dei fedeli

d'amore, afferma: "... molti Templari erano immersi nella cultura dell'Oriente e alcuni

potrebbero benissimo essere entrati in contatto con le scuole sufi e aver appreso le

dottrine della Filosofia Perenne

9 Andrea Cuccia, Il Pensiero Esoterico nella Commedia di Dante, (Soveria Mannelli (Catanzaro):
Rubbettino, 2009). p. 77. Traduzione mia.

% Cuccia, Il pensiero. p. 77.

Dante, Alighieri, Rime CIV-1-8, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR consultato il 14.08.2013

% Anderson, Dante. p. 84.

33


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR

alla base del simbolismo." % Che Dante avesse grande stima dei Templari,
indipendentemente dal fatto che ne facesse parte o meno, & ben documentato dal ruolo
che assegno a Bernardo di Chiaravalle (1090-1153) nella sua Commedia come sua
guida finale attraverso I'Empireo. Bernardo, che traccio le linee guida delle regole dei

Cavalieri Templari, si presenta nella Commedia come:%’

E la regina del cielo, ond"io E la regina del cielo, per la quale io

ardo ardisco

tutto d'amor, ne fara ogne grazia, con amore, ci concedera ogni grazia,
pero ch'i' sono il suo fedel Bernardo poiché io sono suo, il suo fedele Bernard

Infine, Anderson conclude che «Indipendentemente dal fatto che i fedeli d'amore
avessero o meno questi contatti con I'Oriente e che fossero o meno collegati ai
Templari o ad altri organismi in quel periodo, una cosa & chiara. Essi formavano una
confraternita chiusa dedicata al raggiungimento di un'armonia tra il lato sessuale ed
emotivo della loro natura e il loro intelletto e le loro aspirazioni mistiche» 8,

Inoltre, Valli suggerisce che la dottrina dei fedeli d'amore fosse il risultato dell'unione di
almeno cinque tradizioni: 1) Una tradizione filosofica legata all'interpretazione
avverroistica della mente attiva o dell'intelletto attivo (nous poiétikos) di Aristotele,
rappresentata e raffigurata come una donna; 2) Una tradizione mistica platonica che
rappresenta la Saggezza che vede Dio come una donna amata. 3) La tradizione del
misticismo cattolico ortodosso, in particolare legata ad Agostino e al ruolo di Rachele

che rappresenta la virtu della vita contemplativa come saggia Saggezza; 4) La

% Anderson, Dante. p. 85.

97 Dante, Alighieri Commedia, Paradiso XXXI.100, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 12.07.2013. %8
Anderson, Dante. p. 85.

34


http://en.wikipedia.org/wiki/Knights_Templar
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=1&idlang=OR

tradizioni ortodosse ed eterodosse che consideravano corrotta la Chiesa di Roma;

5) La tradizione delle sette di usare un linguaggio segreto e in codice.®® Inoltre, le
conclusioni di Valli dalla sua approfondita indagine sui fedeli d'amore sono

elencate come segue: 1) La poesia dei fedeli d'amore, in particolare quella di

Dante ¢ scritto in un linguaggio segreto codificato; 2) Tutte le donne del dolce stil novo
rappresentano un'unica donna, ovvero la "Sapienza santa"; 3) La Vita nuova di Dante &
scritta dall'inizio alla fine in un linguaggio codificato, incentrato sulla vita iniziatica di
Dante e sul suo rapporto con la Sapienza santa; 4) Anche le poesie piu oscure dei fedeli
d'amore, in particolare le oscure canzoni di Dante, diventano chiare e pienamente
comprensibili quando il loro gergo viene decifrato;

5) Le poesie dei fedeli d'amore, una volta rivelato il loro vero significato, svelano una vita
intensa e un amore profondo per un'idea mistica, considerata la vera essenza della
rivelazione cattolica come Santa Saggezza, in contrasto con la Chiesa corrotta. 19

Inoltre, Dante stesso ricorda ai lettori della Commedia che: 101

O voi ch'avete li 'ntelletti sani, mirate la O voi che avete intelletti robusti, osservate
dottrina che s'asconde l'insegnamento che qui si nasconde
sotto 'l velame de li versi strani. sotto il velo di versi cosi oscuri.

A questo punto, ai fini della tesi, si pud affermare che la letteratura scientifica sui
fedeli d'amore sembra confermare che Dante fosse coinvolto in un circolo esoterico e
che gli elementi principali della loro dottrina, quali I'uso elevato di un linguaggio

simbolico mistico, la figura predominante di

99 Valli, Il linguaggio segreto. pp. 93-94.

100 Valli, Il linguaggio segreto. pp. 24-25.

01 Dante, Alighieri Commedia, Inferno IX-61-63, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 16.08.2013

35


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

L'Amore personificato e la qualitd operativa femminile del divino come Santa Saggezza
sono almeno compatibili con quella della teurgia. Inoltre, anche senza prove
documentate di una pratica rituale organizzata da parte dei fedeli d'amore, il loro uso
della poesia simbolica e sacra in un contesto mistico e teologico pud essere paragonato
alla teurgia verbale ritualizzata di Proclo e Dionigi.

Tuttavia, non solo le influenze di Guido Cavalcanti e dei fedeli d'amore possono fornire
alcune giustificazioni per lo scopo principale della tesi, ma anche le influenze di
Brunetto Latini sull'opera di Dante possono contribuire, in primo luogo a stabilire una
relazione tra Dante e I'Oriente e, in secondo luogo, a sottolineare alcuni elementi

riguardanti le influenze francesi.

4.2. Brunetto Latini

La tesi esaminera ora piu da vicino I'amico e maestro di Dante, Brunetto Latini, con
I'obiettivo di dimostrare che Brunetto fu, in relazione al tema principale della tesi, una
fonte significativa di conoscenza riguardante l'influenza culturale proveniente dalla
Francia e dall'Oriente.

Due passaggi principali della Commedia dimostrano che Dante considerava Brunetto
Latini uno dei suoi maestri e suggeriscono che l'insegnamento di Brunetto influenzo

Dante su due argomenti principali: le stelle e "come I'uomo si rende eterno":192

Ed elli a me: "Se tu segui tua stella, non E lui a me: "Se segui la tua stella, non puoi
puoi fallire a glorioso porto, mancare di raggiungere un porto splendido,
se ben m'accorsi ne la vita bella; se nella vita bella ti ho giudicato

e s'io non fossi si per tempo morto, correttamente;

veggendo il cielo a te cosi benigno, e se non fossi morto troppo presto per questo,

vedendo che il Cielo era cosi benevolo con te,

192 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno XV-55-60 e 79-87, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 18.08.2013

36


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

ti avrei dato conforto nell'opera. Avrei dovuto aiutarti a sostenere il tuo lavoro.

«Se il mio desiderio fosse stato esaudito

"Se fosse tutto pieno il mio dimando" completamente», dissi a Ser Brunetto,

rispuos'io Iui, "voi non sareste ancora de «tu saresti ancora tra gli uomini, invece

I'umana natura posto in bando; che bandito dall'umanita.

ché 'n la mente m'é fitta, e or m'accora, la Nella mia memoria & impressa - e ora mi
cara e buona imagine paterna commuove - la tua cara, gentile immagine

di voi quando nel mondo ad ora ad ora paterna, quando, nel mondo di sopra, di tanto
m'insegnavate come I'uom s'etterna: in tanto mi insegnavi come I'uomo si rende

e quanto io I'abbia in grado, mentr'io vivo eterno; e finché vivro, la mia gratitudine per

convien che ne la mia lingua si scerna. questo dovra sempre essere evidente

nelle mie parole.

Il guelfo Brunetto Latini, che aveva studiato per diventare notaio, ebbe un ruolo
importante nella vita politica di Firenze e, come riferisce Anderson, puo essere
considerato "il principale collegamento tra il giovane Dante e la cultura e la nuova
influenza proveniente dalla Francia".'®® Brunetto scrisse un'enciclopedia, Li Livres dou
Tresor, in francese, il Tesoretto e alcune poesie in toscano, e tradusse anche il De
Inventione di Cicerone %4 Tuttavia, ai fini della tesi, &€ necessario sottolineare tre
elementi principali della biografia di Brunetto Latini: I'ambasciata presso Alfonso X di
Castiglia, il suo esilio in Francia e il contenuto della sua opera Tesoretto.

L'ambasciata di Brunetto Latini presso Alfonso X potrebbe collegare Dante al libro
musulmano La scala, che contiene una descrizione dell'Inferno e del Paradiso mostrati

dall'arcangelo Gabriele al Profeta.’® Secondo Olschki, il libro era

103 Anderson, Dante. pp. 59-60.

104 | es Archives de littérature du Moyen Age (ARLIMA) all'indirizzo
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html| consultato il 15.07.2013
105 Qlschki, Mohammedan eschatology. p.3-4.

37


http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html

tradotto dalla versione spagnola in francese e latino dall'esule toscano Bonaventura da
Siena e, come riferisce Olschki, «Di questo scrittore italiano poliglotta non si sa nulla di
certo, ma si pud presumere che abbia incontrato Brunetto Latini alla corte di Castiglia,
dove era impiegato come notaio e scrivano».'% La rilevanza per la trasmissione
culturale dall'Oriente non si limita solo alla questione se Dante, tramite Brunetto,
potesse aver ottenuto una copia del Libro della Scala o meno, poiché, come ammette
Olschki «L'intera struttura esterna e simbolica della citta celeste di Dante pud essere
facilmente ricollegata alle figure bibliche, al sistema di Pseudo Dionigi I'Areopagita e alla
rinascita neoplatonica nella letteratura mistica cristiana del tardo Medioevo». 17 E
rilevante anche il fatto che esistesse la possibilita di uno scambio culturale sotto forma
di traduzioni tra il mondo bizantino e Firenze, anche se in qualche modo non ufficiale.
Inoltre, attraverso i documenti relativi all'esilio di Brunetto, si pu0 ipotizzare la possibilita
che altra letteratura proveniente dall'Oriente potesse essere giunta dalla Spagna a
Firenze e a Dante. Brunetto non poté tornare a Firenze

dalla sua ambasciata in Spagna poiché i Guelfi avevano perso la battaglia di Monteperti
(1260) ed erano stati cacciati dalla citta.'® Dopo sei anni di esilio, nel 1266

torno a Firenze dove continuo la sua carriera politica.’® Tuttavia, in relazione all'esilio di
Brunetto, Julia Bolton Holloway afferma che «i manoscritti letterari sottolineano ci6 che

anche i documenti politici hanno dimostrato:

1

o

6 Qlschki, Eschatologia musulmana. p. 4.
107 Qlschki, Eschatologia maomettana. p. 9.
108 Anderson, Dante. p. 60.
109 Anderson, Dante. p. 60.

38



che Brunetto Latini fu prima ad Arras e poi a Parigi". ''° Inoltre, rilevante per la
trasmissione culturale dall'Oriente & I'affermazione di Holloway secondo cui
"Oltre alla conoscenza dell'arabo acquisita da Brunetto alla corte di Alfonso, il testo de/
Tesoretto mostra anche l'influenza del Roman de la Rose, originario della regione di
Lorris-Meung, a sud-ovest di Troyes e Bar-sur-Aube, nella Champagne. Scrisse i suoi
libri sul modello di Cicerone e Aristotele, per la sua comunita, per ricchi banchieri, conti,
re, imperatori e papi. Alla luce di queste prove, &€ ormai chiaro che il Tesoretto o "piccolo
tesoro" fu originariamente scritto come un'affascinante e spiritosa lettera diplomatica di
ringraziamento ad Alfonso el Sabio, forse come prefazione a una traduzione in francese
o italiano dell'Alfraganus-Almagesto di Tolomeo o dell'intero Tresor (la visione onirica si
interrompe proprio mentre Tolomeo sta per narrare a Latini tutta la sua saggezza)".'""
Inoltre, la conoscenza di Dante dell'astrologia tolemaica e della corrispondenza tra i
calendari arabo, siriano e romano (discussa nell'Almagesto di Alfraganus-Tolomeo) &
ben documentata nella sua Vita Nova, quando parla del rapporto tra il numero nove e la
"regina benedetta virgo Maria" (la santa regina Vergine Maria):
Vorrei iniziare dicendo che, se si conta alla maniera araba, la sua nobile anima ha lasciato
questa vita durante la prima ora del nono giorno del mese, mentre se si conta alla
maniera siriana, se n'é andata nel nono mese dell'anno, essendo il primo mese Tixryn il
Primo, che per noi corrisponde a ottobre. E, secondo il nostro modo di calcolare, se n'e

andata in quell'anno della nostra era cristiana (cioé

110 , .. , , , ,
— Julia BottomHottoway, tastrada attraverso Roncisvalle: la formazione alfonsina di Brunetto

Latini e Dante - Diplomazia e letteratura in Robert |. Burns, S.J. Imperatore della cultura BIBLIOTECA
DI RISORSE IBERICHE ONLINE p. 5. all'indirizzo

http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf consultato il 15.07.2013

"1 Julia Bolton Holloway, The Road. p. 6.

39


http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf

nell'anno del Signore) in cui il numero perfetto era stato completato nove volte in quel

secolo in cui lei era stata messa al mondo: era una cristiana del XIII secolo.

Una delle ragioni per cui questo numero era in tale armonia con lei potrebbe essere

questa: poiché, secondo Tolomeo e secondo la verita cristiana, ci sono nove cieli che si

muovono, e poiché, secondo l'opinione astrologica diffusa, questi cieli influenzano la

terra sottostante in base alle relazioni che hanno tra loro, questo numero era in armonia

con lei per far capire che alla sua nascita tutti e nove i cieli in movimento erano in

perfetta relazione tra loro. 112
Oltre alle conoscenze astronomiche di Dante, che potrebbero essere state acquisite da
Brunetto, come ampiamente riportato anche nel Convivio e in oltre cento passaggi della
Commedia, € importante notare che la familiarita di Brunetto con la cultura araba
suggerisce che egli possa essere stato coinvolto direttamente anche nella traduzione di
altri testi provenienti dall'Oriente e, almeno oralmente, in una specifica conoscenza
teurgica 3.

Tuttavia, ai fini della tesi, I'influenza di Brunetto sulla discussione di Dante su

"come l'uomo si rende eterno" necessita di un esame piu approfondito. 14

"2 Dante, Alighieri, Vita Nova XXIX.1-2, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=5&idlang=0OR consultato il 19.08.2013

“lo dico che, secondo l'usanza d'Arabia, I'anima sua nobilissima si partio ne la prima ora del nono
giorno del mese; e secondo I'usanza di Siria, ella si partio nel nono mese de I'anno, perd che lo primo
mese € ivi Tisirin primo, lo quale a noi € Ottobre; e secondo l'usanza nostra, ella si parti in quell'anno
della nostra indizione, cioé degli anni Domini, in cui il numero perfetto nove volte era compiuto in quel
centinaio nel quale in questo mondo ella fu posta, ed ella fu dei cristiani del terzodecimo centinaio.
Perché questo numero fosse in tanto amico di lei, questa potrebbe essere una ragione: con cio sia
cosa che, secondo Tolomeo e secondo la cristiana veritade, nove siano li cieli che si muovono, e,
secondo comune oppinione astrologa, li detti cieli adoperino qua giuso secondo la loro abitudine
insieme, questo numero fue amico di lei per dare ad intendere che ne la sua generazione tutti e nove
li mobili cieli perfettissimamente s'avevano insieme”

13 Alison Cornish, Reading Dante's Stars, (New Haven; Londra: Yale University Press, 2000).

p.1. allindirizzo

http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf consultato il 18.08.2013

"4 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno XV-55-60 e 79-87, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 18.08.2013

40


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

In primo luogo, i fedeli d'amore usavano la parola amore, amore, anche come "a mor",
che significava, secondo il loro gergo, immortale e talvolta anche anticlericale, poiché la
Chiesa romana era considerata come "Morte", la morte.'> Tuttavia, la tesi interpretera
I'affermazione di Dante "come I'uomo si rende eterno" come il risultato di una catarsi dai
peccati e dai vizi e della rinascita nel mondo delle virtu. In questo contesto, & necessario
sottolineare le convergenze tra il Roman de la rose, il Tesoretto di Brunetto e le opere
De planctu Naturae e Anticlaudianus di Alanus ab Insulis. Il Roman de la rose & una
visione allegorica onirica in cui vizi, virtu e un Amore personificato interagiscono con le
vicissitudini di un amante che si innamora di una donna, simboleggiata dalla rosa. Nel
Tesoretto, Brunetto racconta che durante il viaggio di ritorno dalla Spagna gli fu
comunicato che non poteva tornare a Firenze perché era stato condannato all'esilio.
Qui inizia una visione onirica in cui Brunetto si perde in uno strano bosco. Da li inizia un
viaggio durante il quale incontra per la prima volta il Vicario di Dio, Natura. Natura prima
si lamenta che Dio abbia aggirato la sua legge con la creazione della Vergine Madre, poi
gli insegna la creazione di Dio e la caduta dell'uomo, i quattro umori, le parti dell'anima,
I'astronomia e la geografia. Il viaggio visionario di Brunetto prosegue nel regno della
Filosofia, dove incontra le virtu aristoteliche, nel regno della Fortuna e dell'’Amore, dove
incontra il dio Amore e Ovidio, al quale confessa tutti i suoi peccati. A questo punto del
viaggio, Brunetto inizia a predicare contro 'orgoglio, l'invidia, la collera, l'avarizia, la
simonia, la gola, I'adulterio, la sodomia e una moltitudine di altri peccati. Infine Brunetto
incontra Tolomeo, ma a questo punto il sogno si interrompe proprio mentre Tolomeo sta

per narrare tutta la sua saggezza a Latini.

5 Alfonso Ricolfi, Studi sui Fedeli d’Amore: dai Poeti di Corte a Dante: Simboli e Linguaggio Segreto,
(Foggia: Bastogi, 1983). p. 95.

41



Le opere principali di Alanus seguono la stessa linea di pensiero; nel De Planctu
Naturae, scritto nel Xll secolo, Alanus usa la prosa e la poesia per mostrare il modo in
cui Natura descrive il suo compito come inferiore a quello di Dio, illustrando anche il
modo in cui l'umanita, attraverso i peccati sessuali, si & profanata davanti a Dio e alla
natura.® In Anticlaudianus, Alanus illustra, utilizzando uno stile piu poetico, come
Natura si renda conto di aver fallito nel suo compito di creare un uomo perfetto; essa ha
potuto creare solo un corpo senz'anima e quindi deve intraprendere un viaggio in cielo
per chiedere un'anima, utilizzando le Sette Arti Liberali come carro e i Cinque Sensi
come cavalli. """ Inoltre, Brunetto potrebbe aver informato Dante del breve Sermo in die
Sancti Michaelis di Alanus, che contiene una descrizione di come gli uomini possano
lavorare per raggiungere lo stesso status di tutte e nove le gerarchie angeliche (in un
ordine leggermente diverso da quello di Dante nel Paradiso) fino ai Serafini, dato come
"Labora ergo. o homo, ut vel feruore caritatis ordini Seraphin ascribaris"."8

Nel contesto della tesi, la rilevanza in questo caso riguarda da un lato I'impegno di
Brunetto nella letteratura soteriologica proveniente dalla Francia, in cui i peccati, virtu e
una Natura femminile personificata svolgono un ruolo importante, e dall'altro lato con il
rapporto di Alanus con la scuola platonica della Cattedrale di Chartres, che dimostra che
l'influenza della Francia su Dante non si limitava all'Universita aristotelica di Parigi e agli
insegnamenti di Alberto Magno, o alla disputa culturale tra Averroé e Tommaso

d'Aquino.

116 Alain di Lille [Alanus de Insulis], m. 1202, The complaint of nature, (Yale studies in English, v. 36
1908), traduzione di De planctu natura. di Douglas M. Moffat. All'indirizzo
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp consultato il 13.08.2013

17 Alanus ab Insulis, Anticlaudianus; or The Good and Perfect Man tradotto da Sheridan James,
(Toronto: , J.Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1973).

18 Wolf-Ulrich Kliinker, Alanus ab Insulis : Entwicklung des Geistes als Michael-Prinzip : mit einer
Ubersetzung der Michael-Predigt des Alanus, (Stoccarda: Edition Hardenberg Verlag Freies Geistesleben,
1993). p. 54.

42


http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp

5. L'arte sacra di Dante e lo scopo della Commedia

In questa parte, la tesi delineera innanzitutto il quadro generale in cui I'arte sacra era
generalmente intesa ai tempi di Dante. Mostrera poi che I'obiettivo di integrare le idee
classiche in quelle cristiane costituiva un aspetto influente per I'arte sacra. Infine,
attraverso un'analisi comparativa dei testi di Dante e Tommaso d'Aquino sull'arte sacra,
delineera le idee di Dante sui poeti e sulla poesia in generale e sulla sua Commedia in
particolare.

L'influenza schiacciante del cristianesimo nell'arte medievale fornisce il quadro
principale in cui l'arte sacra deve essere compresa. Come afferma Papa Gregorio
Magno (540-604 d.C.) nella sua Epistola XlIl a Sereno, vescovo di Massilia: «Una cosa
€ adorare un'immagine, un'altra & imparare attraverso la storia di un'immagine cio che
deve essere adorato. Cio che la scrittura offre a chi la legge, I'immagine lo offre a chi la
guarda».
ignorante che lo guarda, poiché in esso gli ignoranti vedono cid che devono seguire, in
esso leggono coloro che non conoscono le lettere; per cui per i gentili un'immagine
sostituisce la lettura".'% Nella sua biografia di Dante Trattatello in laude di Dante, in un
passaggio intitolato in difesa della poesia, Boccaccio (1313-1375) attribuisce a Gregorio
un'affermazione simile riguardo alla Sacra Scrittura; egli sostiene lo stesso anche per la
poesia, affermando:

«usando le parole di Gregorio. Che dice della Sacra Scrittura cid che si pud dire anche
della poesia: che lo stesso sermone contiene un testo aperto e un mistero sotteso; in
questo modo l'uno insegna ai saggi e con l'altro conforta i semplici, e in pubblico nutre i

bambini; ma il testo nascosto serve alle menti dei sublimi esperti con sospesa

ammirazione». 120

119 Celia M. Chazelle, «Immagini, libri e analfabeti: le lettere di papa Gregorio | a Sereno di Marsiglia»,
Word & Image, 6 (1990). p. 139.
120 Boccaccio, Trattatello in laude di Dante XXII, mia traduzione, in

43



Tuttavia, la letteratura classica disponibile fino alla fine del Xlll secolo svolge un ruolo
fondamentale nella comprensione generale dell'arte sacra e nella formazione culturale
di Dante. Innanzitutto, Platone pud essere considerato una fonte principale, anche se
l'unica opera disponibile era il Timeo tradotto da Calcidio (IV secolo d.C.), insieme al
Commento al Timeo di Platone di Macrobio (385/390; 430) e al Commento al Timeo di
Platone di Calcidio (385/390; 430). Su Platone e la sua dottrina, il Commento al sogno di
Scipione di Macrobio (385/390; 430) e il Commento al Timeo di Platone di Calcidio 2.
C'é un passaggio nella Lettera a Can Grande in cui Dante spiega I'uso di termini
metaforici nella sua poesia, citando I'esempio di Platone:
«Poiché noi percepiamo molte cose con l'intelletto per le quali il linguaggio non ha
termini - un fatto che Platone indica chiaramente nei suoi libri con l'uso di metafore;
poiché egli percepiva molte cose con la luce dell'intelletto che il suo linguaggio
guotidiano non era in grado di esprimere». 122
Oltre all'argomentazione di Platone sull'uso delle metafore, Dante usa qui la forma
plurale per indicare le opere di Platone come libris, il che potrebbe dimostrare che egli
aveva accesso non solo al Timeo, ma anche ad altri /ibri platonici. Inoltre, l'influenza
platonica della Scuola di Chartres attraverso Bernardo di Chartres (morto prima del

1130), descritta da Giovanni di Salisbury (1110-1180) come «la piu perfetta

http://www.liberliber.it/mediatecallibri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdfitratta_p.pdf".

p. 21. consultato il 21.08.2013

“usando di Gregorio le parole. Il quale della sacra Scrittura dice ci'o che ancora della poetica dir si
puote: cioé che essa in uno medesimo sermone, narrando, apre il testo e il mistero a quel sottoposto;
e cosi ad un’ora coll’'uno gli savi esercita e con l'altro gli semplici riconforta, e ha in pubblico donde li
pargoletti nutrichi, e in occulto serva quello onde essa le menti de’ sublimi intenditori con
ammirazione tenga sospese”.

121 Ralph Mclnerny, A History of Western Philosophy. Vol. Il (Chicago: Regnery, 1963.) a
Thttp://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212.htm (i numeri di pagina si riferiscono alla versione cartacea)
p. 2. consultato il 26.08.2013

Daniel D. Mc Garry, "Theory of Education in the Metalogicon of John of Salisbur", Speculum, Vol. 23, (1948).P.
662.

22 Dante, Alighieri, Epistole XIII.84, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

,Multa namque per intellectum videmus quibus signa vocalia desunt: quod satis Plato insinuat in suis
libris per assumptionem metaphorismorum; multa enim per lumen intellectuale vidit que sermone
proprio nequivit exprimere.*

44


http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212.htm
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013

tra i platonici del nostro secolo", pud essere considerata significativa: ad esempio, la
personificazione della Natura da parte di Bernardo come un enorme organismo dotato
di un'anima propria.’??® Anche l'interpretazione platonica della Genesi di Thierry di
Chartres (7-11507?) e Guglielmo di Conches (1090-1154) pud essere considerata come
finalizzata a integrare la cosmologia classica nella cosmologia cristiana.’* Tuttavia,
non solo Platone, ma anche altre autorita classiche erano conosciute e studiate, come
sottolineato da Giovanni di Salisbury nel suo Metalogicon.'® |l Metalogicon presenta un
elenco impressionante di autorita classiche, in cui I'Organon di Aristotele occupava piu
della meta del trattato, rappresentando, secondo McGarry, «le fonti principali di
Giovanni».'?6 Le fonti delle letture aristoteliche di Giovanni includevano la traduzione e i
commenti di Boezio e /'Introduzione di Porfirio."?”
Tuttavia, il centro principale dell'insegnamento e dell'interpretazione aristotelica era
I'Universita di Parigi, in particolare attraverso I'opera di Tommaso d'Aquino. Ai fini della
tesi, la rilevanza dell'influenza di Tommaso su Dante risiede nei quattro sensi del
significato delineati da Tommaso:
"L'autore della Sacra Scrittura & Dio, nel cui potere sta quello di significare il Suo
significato, non solo con le parole (come pud fare anche I'uomo), ma anche con le cose
stesse. Quindi, mentre in ogni altra scienza le cose sono significate dalle parole, questa
scienza ha la proprieta che le cose significate dalle parole hanno esse stesse anche un
significato.
Pertanto, il primo significato con cui le parole indicano le cose appartiene al primo senso,
quello storico o letterale. Il significato con cui le cose indicate dalle parole hanno esse

stesse un significato & chiamato senso spirituale, che si basa sul letterale e lo

presuppone. Ora, questo senso spirituale ha una triplice natura

123 Giovanni di Salisbury, Metalogicon IV CCCM XCVIII, (Hall, John Barrie, 1991). Traduzione mia: «perfectissimus
inter Platonicos saeculi nostri».

124 Mc Inerny, A History. p. 12.

125 Mc Inerny , A History. p. 19.

126 Mc Garry, Theory of Education. p.662.

27 Mc Garry, Theory of Education. pp. 662-663.

45



divisione. Come dice I'Apostolo (Ebrei 10, 1), la Vecchia Legge € una figura della Nuova
Legge, e Dionigi dice (Coel. Hier. i) che «la Nuova Legge stessa & una figura della gloria
futura». Inoltre, nella Nuova Legge, tutto cio che il nostro Capo ha fatto € un tipo di cid
che noi dovremmo fare. Pertanto, nella misura in cui le cose dell'Antica Legge
significano le cose della Nuova Legge, c'¢ il senso allegorico; nella misura in cui le cose
fatte in Cristo, o nella misura in cui le cose che significano Cristo, sono tipi di cid che
dovremmo fare, c'e il senso morale. Ma nella misura in cui significano cio che riguarda
la gloria eterna, c'é il senso anagogico".'28

Nella sua Lettera a Can Grande, Dante spiega il significato della Commedia usando gli

stessi termini di Tommaso.
"(20) Per chiarire cio che abbiamo da dire, occorre quindi comprendere che il significato
di quest'opera non € di un solo tipo; piuttosto, I'opera pud essere descritta come
"polisemica", cioe avente diversi significati; poiché il primo significato € quello
trasmesso dalla lettera, e il secondo & quello trasmesso dal significato della lettera; il
primo dei quali & chiamato letterale, mentre il secondo & chiamato allegorico, o mistico
[o morale, o anagogico].
(21) E per illustrare meglio questo metodo di esposizione, possiamo applicarlo ai
seguenti versetti: "Quando Israele usci dall'Egitto, la casa di Giacobbe da un popolo di
lingua straniera; Giuda era il suo santuario e Israele il suo dominio". Se consideriamo
solo la lettera, cid che ci viene significato & I'uscita dei figli d'Israele dall'Egitto al tempo di
Mosé; se consideriamo l'allegoria, viene significato il nostro riscatto attraverso Cristo; se
consideriamo il senso morale, ci viene significato il passaggio dell'anima dal dolore e
dalla miseria del peccato a uno stato di grazia; se consideriamo il senso anagogico, Ci
viene significato il passaggio dell'anima santificata dalla schiavitu della corruzione di

guesto mondo alla liberta della gloria eterna». 12°

28 Tommaso d'Aquino, Summa Theologica, 1.i.10 Traduzione disponibile all'indirizzo
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm consultato il 28.08.2013
129 Dante, Alighieri, Epistole XIII.20-21 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo

46


http://www.newadvent.org/summa/1001.htm
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm

Allo stesso modo, nel Convivio Dante spiega i quattro sensi:

“(3) Il primo & chiamato letterale, ed € il senso che [non va oltre la superficie della lettera,
come nelle favole dei poeti]. Il secondo & chiamato allegorico, ed € quello che si
nasconde sotto il manto di queste favole, ed € una verita nascosta sotto una bella
finzione. Cosi Ovidio dice che con la sua lira Orfeo domava le bestie selvagge e faceva
muovere alberi e rocce verso di lui, il che significa che il saggio con lo strumento della
sua voce rende teneri e umili i cuori crudeli e muove a suo piacimento coloro che non
dedicano la loro vita alla conoscenza e all'arte; e coloro che non hanno alcuna vita
razionale sono quasi come pietre.

(4) I' motivo per cui questo tipo di occultamento é stato ideato dai saggi sara mostrato
nel penultimo libro. In effetti i teologi interpretano questo senso in modo diverso dai
poeti; ma poiché & mia intenzione qui seguire il metodo dei poeti, prendero il senso
allegorico secondo l'uso dei poeti.

(5) Il terzo senso & chiamato morale, ed & quello che gli insegnanti dovrebbero cercare
con attenzione di scoprire in tutte le Scritture, per il proprio beneficio e quello dei loro
allievi; ad esempio, nel Vangelo possiamo scoprire che quando Cristo sali sul monte per
essere trasfigurato, dei dodici apostoli ne portd con sé solo tre, il cui significato morale &

che nelle questioni di grande segretezza dovremmo avere pochi compagni.

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

“(20) Ad evidentiam itaque dicendorum sciendum est quod istius operis non est simplex sensus, ymo
dici potest polysemos, hoc est plurium sensuum; nam primus sensus est qui habetur per litteram, alius
est qui habetur per significata per litteram. Et primus dicitur litteralis, secundus vero allegoricus, sive
moralis, sive anagogicus.

(21) I modo di trattare questo argomento, affinché risulti piu chiaro, pud essere considerato in questi
versetti: «All'uscita di Israele dall'Egitto, della casa di Giacobbe dal popolo barbaro, fu fatta la
santificazione di Giuda, la potenza di Israeley. Infatti, se lo consideriamo solo alla lettera, ci viene
significato l'uscita dei figli d'Israele dall'Egitto, al tempo di Mosg; se ad allegoria, ci viene significato la
nostra redenzione compiuta da Cristo; se ad senso morale, ci viene significato il ritorno dell'anima dal
lutto e dalla miseria del peccato allo stato di grazia; se ad anagogico, ci viene significato 'uscita
dell'anima santa dalla schiavitu di questa corruzione alla liberta della gloria eterna”.

47


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

(6) Il quarto senso & detto anagogico, cioé al di la dei sensi; e questo avviene quando

una scrittura € esposta in senso spirituale che, pur essendo vero anche in senso

letterale, significa per mezzo delle cose significate una parte delle cose celesti della

gloria eterna, come si pud vedere nel canto del Profeta che dice che quando il popolo

d'Israele usci dall'Egitto, la Giudea fu resa integra e libera.

(7) Infatti, sebbene sia manifestamente vero secondo la lettera, cid che & inteso

spiritualmente non &€ meno vero, vale a dire che quando I'anima si allontana dal

peccato, essa € resa integra e libera nel suo potere. 130
Un'analisi giustapposta delle affermazioni di Tommaso d'Aquino e Dante in relazione ai
quattro sensi del significato mostra, in primo luogo, che Dante era ben consapevole
delle definizioni di Tommaso d'Aquino dei quattro sensi. In secondo luogo, dato che le
affermazioni di Tommaso d'Aquino sono relative alle Sacre Scritture e che Dante utilizza
la stessa linea di pensiero di Tommaso d'Aquino per la sua Commedia, si pud supporre
che Dante considerasse la sua Commedia sacra quanto le Sacre Scritture, cosa che egli

conferma nel

130 Dante, Alighieri, Il, i, 3-6 Convivio Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing,
all'indirizzo

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013

(3) L'uno si chiama litterale, e questo € quello che [...]. L'altro si chiama allegorico, e questo & quello
che] si nasconde sotto 'l manto di queste favole, ed & una veritade ascosa sotto bella menzogna: si
come quando dice Ovidio che Orfeo facea colla cetera mansuete le fiere, e li arbori e le pietre a sé
muovere: che vuol dire che lo savio uomo collo strumento della sua voce faccia mansuescere ed
umiliare li crudeli cuori, e faccia muovere alla sua volontade coloro che [non] hanno vita di scienza e
d'arte; e coloro che non hanno vita ragionevole alcuna sono quasi come pietre.

(4) E perché questo nascondimento fosse trovato per li savi, nel penultimo trattato si mosterra.
Veramente li teologi questo senso prendono altrimenti che li poeti; ma perd che mia intenzione € qui
lo modo delli poeti seguitare, prendo lo senso allegorico secondo che per li poeti & usato.

(5) Il terzo senso si chiama morale, ed & quello che i lettori devono cercare attentamente nelle
Scritture a beneficio proprio e dei loro discepoli: come si pud vedere nel Vangelo, quando Cristo sali
sul monte per trasfigurarsi e portd con sé tre dei dodici apostoli: da cid si pud moralmente dedurre
che nelle cose piu segrete dobbiamo avere poca compagnia.

(6) Il quarto senso si chiama anagogico, cioé sovrasenso; e questo € quando spiritualmente si
spone una scrittura, la quale ancora [che sia vera] eziandio nel senso litterale, per le cose significate
significa delle superne cose dell'etternal gloria: si come vedere si pud in quello canto del Profeta
che dice che nell'uscita del popolo d'Israel d'Egitto Giudea ¢ fatta santa e libera:

(7) che avegna essere vero secondo la lettera sia manifesto, non meno & vero quello che
spiritualmente s'intende, cioé che nell'uscita dell'anima dal peccato, essa sia fatta santa e libera in
sua potestate.

48


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013

Commedia definendo il suo poema un poema sacro. Inoltre Christian Moevs afferma:
«Quando la Commedia si attribuisce autorita scritturale, sta affermando di essere un
testo di questo tipo»;'' Terzo, dato che Dante e Tommaso d'Aquino in qualche modo
considerano il senso allegorico, morale e anagogico come un'unita - per Tommaso
d'Aquino essi facevano parte di un triplice senso spirituale e per Dante «Et primus
dicitur litteralis, secundus vero allegoricus, sive moralis, sive anagogicus» - €
importante sottolineare I'affermazione di Dante «Veramente li teologi questo senso
prendono altrimenti che li poeti» riguardo al fatto che i teologi interpretano il senso
allegorico (che include anche quello morale e anagogico) in modo diverso dai poeti.'3?
La differenza tra il teologo (Tommaso d'Aquino) e il poeta (Dante) potrebbe risiedere
nello scopo finale di tutti e quattro i sensi insieme, poiché per Dante tutti e quattro sono
necessari. '3 Lo scopo finale del senso anagogico di Tommaso d'Aquino si riferisce in
generale alla gloria eterna e si basa su esempi riguardanti le Leggi Antiche e le Leggi
Nuove, e riguarda cid che dovremmo fare secondo gli insegnamenti di Cristo; per
Dante, secondo gli esempi che ha usato nella sua spiegazione come "il popolo
d'Israele usci dall'Egitto, la Giudea fu resa integra e libera", lo scopo finale del senso
anagogico & esplicitamente soteriologico e riguarda la liberta.'34 |l

relativo alla gloria eterna non mostra alcuna traccia di liberta, mentre

31 Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXII1.63 e XXV.3 su
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 24.08.2013

Christian Moevs, La metafisica della "Commedia" di Dante, (Oxford: Oxford University Press, 2005).

p. 9.

82 Dante, Alighieri, 11, i, 4 Convivio Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013

vedi anche nota 124

133 Dante, Alighieri, Convivio Il, i, 9-15, Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing,
allindirizzo

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013

34 Dante, Alighieri, Il, i, 6 Convivio Princeton Dante Project, tradotto da Richard H. Lansing, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013

Dsi ad allegoriam, nobis significatur nostra redemptio facta per Christum; si ad moralem sensum,
significatur nobis conversio anime de luctu et miseria peccati ad statum gratie; se in senso anagogico,
ci indica l'uscita dell'anima santa dalla schiavitu di questa corruzione verso la liberta della gloria

eterna", Dante, Alighieri, Epistole Xll1.21 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, su
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

49


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

Per Dante il passaggio dell'anima santificata dalla schiavitu della corruzione di questo

mondo alla liberta della gloria eterna riguarda esplicitamente la liberta; I'anima alla fine

e libera nel proprio potere e immortale. In questo senso la differenza tra il poeta (Dante)

e il teologo (Tommaso) pud essere interpretata come segue: il poeta € libero di cercare

la liberta, il teologo € tenuto a cercare le leggi. Inoltre, un poeta puo creare nuovi testi

sacri, mentre un teologo pud solo interpretare quelli antichi. Dante non era un sacerdote

né un teologo, ma un poeta e quindi libero di includere nella sua opera, come ha fatto,

elementi che possono essere considerati esplicitamente eretici. Nella Lettera a Can

Grande Dante offre un esempio della liberta del poeta quando spiega lo scopo di un

preambolo: '35

(46) Gli oratori concedono infatti di dire cose
prelibate per preparare I'animo degli
ascoltatori; ma i poeti non solo fanno questo,
ma dopo questa invocazione ne emettono

anche un'altra.

(47) E questo € conveniente per loro, poiché
hanno bisogno di molte invocazioni, dato che
devono chiedere alle sostanze superiori
qualcosa che va oltre il comune modo di agire

degli uomini, quasi un dono divino.

(46) Gli oratori sono soliti anticipare cid che
stanno per dire, al fine di catturare I'attenzione
dei loro ascoltatori. Ora, i poeti non solo fanno
questo, ma in aggiunta ricorrono a una sorta
di invocazione

dopo.

(47) E questo € appropriato nel loro caso,
poiché hanno bisogno di invocazioni in larga
misura, in quanto devono chiedere agli esseri
superiori qualcosa che va oltre la portata
ordinaria dei poteri umani, qualcosa che &
quasi per sua natura

un dono divino.

135 Dante, Alighieri, Epistole XIII.46-48, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

50


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

(48) Ergo presens prologus dividitur in partes  (48) Pertanto il presente prologo € diviso in
duas, quia in prima premittitur quid dicendum  due parti: nella prima viene fornita una

sit, in secunda invocatur Apollo; et incipit previsione di cid che seguira; nella seconda vi
secunda pars ibi: 'O bone Apollo, ad ultimum € un'invocazione ad Apollo; la seconda parte
laborem’. inizia cosi: «O buono Apollo, all'ultimo

lavoro",

In questo passaggio Dante descrive il poeta come un medium simile a un sacerdote.
Infatti, secondo Dante, i poeti possono entrare in contatto con esseri superiori al di la
della portata ordinaria dei poteri umani. Inoltre, I'invocazione di Dante non € rivolta a
santi o angeli cristiani, ma ad Apollo, un dio pagano. Inoltre, va sottolineato che lo scopo
della Commedia di Dante non & speculativo ma pratico, come spiega la Lettera a Can

Grande:'36

(40) [16]. Genus vero phylosophie sub quo hic  (40) Il ramo della filosofia a cui I'opera &

in toto et parte proceditur, est morale soggetta, nel suo insieme come nella parte, &
negotium, sive ethica; quia non ad quello della morale o dell'etica; in quanto il tutto
speculandum, sed ad opus inventum est totum e la parte sono stati concepiti non per la

et pars. speculazione, ma con un obiettivo pratico

Per Dante lo scopo pratico della Commedia & anche esplicitamente soteriologico, non
per sé stesso ma per gli altri, come guida per il lettore beato da uno stato di miseria a

uno stato di beatitudine; come spiega Dante nella sua Lettera a Can Grande:'¥"

(39) Finis totius et partis esse posset et (39) Lo scopo del tutto e della parte

136 Dante, Alighieri, Epistole XIII.40, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, su
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013
87 Dante, Alighieri, Epistole XII1.39 Princeton Dante Project, tradotto da Paget, Toynbee su
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

51


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

multiplex, scilicet propinquus et remotus; sed,
omissa subtili investigatione, dicendum est
breviter quod finis totius et partis est removere
viventes in hac vita de statu miserie et

perducere ad statum felicitatis.

potrebbe [essere] molteplice; come, ad
esempio, immediato e remoto. Ma tralasciando
qualsiasi esame minuzioso di questa
questione, si pud affermare brevemente che lo
scopo del tutto e della parte € quello di
rimuovere coloro che vivono in questa vita da
uno stato di miseria e

portarli a uno stato di felicita.

Per riassumere, a questo punto, riguardo alla comprensione di Dante dell'arte

sacra, si pu0 dire che: il duplice scopo della Sacra Scrittura indicato da Gregorio, per

l'uomo semplice e per 'uomo saggio, era ancora influente e poteva essere applicato

anche alla poesia. L'autorita culturale proveniente dalla Francia e in particolare da

Tommaso influenzo la concezione dell'arte sacra di Dante. Dante amplio le definizioni di

Tommaso dei quattro sensi del significato relativi alle Sacre Scritture, sviluppando una

visione soteriologica piu esplicita e il concetto di liberta. La differenza che Dante fece tra

un teologo e un poeta, fondamentale per la comprensione della sua poesia, riguarda la

liberta. Dante considerava la sua Commedia sacra quanto le Sacre Scritture. Il ruolo

esplicitamente pagano che Dante assegnava ai poeti non pud essere ricondotto alla

teologia cristiana. La Commedia di Dante non & solo speculativa, ma anche etica e

pratica, poiché riguarda la catarsi e la liberta; e lo scopo pratico della Commedia &

esplicitamente soteriologico nei confronti degli altri.

Tuttavia, il collegamento principale per I'argomentazione della Commedia di Dante

come atto teurgico riguarda il rapporto tra Dante e Dionigi il Pseudo-Areopagita. La tesi

ora esaminera piu da vicino questo aspetto.

52



6. Dante e Dionigi I'Areopagita

La tesi in questa parte fornira prove dell'influenza di Pseudo-Dionigi sulla Commedia di
Dante, valutando da un lato la letteratura accademica sull'argomento e dall'altro
interpretando esplicitamente l'influenza di Pseudo-Dionigi come teurgica.

L'influenza diretta di Aristotele sull'opera di Dante & evidente in particolare
attraverso /la Metafisica e I'Etica di Aristotele, che Dante cita spesso per spiegare

il carattere della sua Commedia, come mostra il seguente esempio:'38

Nam si in aliquo loco vel passu (41) Infatti, se in alcune parti o passaggi il
pertractatur ad modum speculativi trattamento & secondo il modo della
negotii, hoc non est gratia speculativi filosofia speculativa, cid non & per amore
negotii, sed gratia operis; quia, ut ait della speculazione, ma per uno scopo
Phylosophus in secundo pratico; poiché, come dice il Filosofo
Methaphysicorum, «ad aliquid et nunc [Aristotele] nel secondo libro della
speculantur practici aliquando». Metafisica: «gli uomini pratici

occasionalmente speculano sulle cose
nelle loro relazioni particolari e

temporali».

Tuttavia, Dante interpreto anche la filosofia naturale aristotelica alla luce del
neoplatonismo tratto dal Liber de Causis, il cui contenuto € in gran parte tratto dagli

Elementi di teologia di Proclo, e dal neoplatonico cristiano

38 Dante, Alighieri, Epistole XlIl.41 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

53


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

interpretazione dello Pseudo-Dionigi, come egli cita direttamente nella Lettera a Can

Grande e nel Paradiso:'3°

Et hoc dicitur in libro De Causis quod (57) E questo ¢ affermato nel libro Sulle cause,
«omnis causa primaria plus influit super ovvero che «ogni causa primaria ha

suum causatum quam causa universalis un'influenza maggiore su cio su cui agisce
secunda». Sed hoc quantum ad esse. rispetto a qualsiasi causa secondaria». Quindi

per quanto riguarda l'essere.

E Dionisio con tanto desiderio E Dionigi, con grande desiderio, si mise a
a contemplare questi ordini si mise, che contemplare questi ordini: li
li nomo e distinse com'io. li nomino e li distinse proprio come faccio io.

Diego Sbacchi, riferendosi alle ricerche di Gardner sul rapporto di Dante con i testi
mistici, afferma che il risultato piu corrispondente e soddisfacente fu il collegamento tra
Dante e gli scritti di Pseudo-Dionigi, in particolare per quanto riguarda il Paradiso di
Dante e il concetto di Dionigi della luce, dell'immagine di Dio, della creazione del
processo emanativo, dell'universalita dell'amore e dell'anima che contempla tutte le cose
nella visione finale di Dio.'#? Tuttavia, secondo Sbacchi, Gardner riteneva necessario
aggiungere l'influenza dell'opera De Consideratione di Bernardo di Chiaravalle per
spiegare in modo convincente alcuni passaggi oscuri della cosmologia di Dante. 4
Tuttavia, secondo Diego Sbacchi, I'influenza dello Pseudo-Dionigi sulla Commedia di

Dante in generale e sul

139 Wetherbee, Winthrop, "Dante Alighieri", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Edizione

invernale 2011) Cap. 3. All'indirizzo http://plato.stanford.edu/entries/dante/ consultato il
27.08.2013

Dante, Alighieri, Epistole XIII.57. Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, alliindirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

Dante Alighieri, Commedia Paradiso XXVI111.133-135, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 27.08.2013

140 Diego Sbacchi, La presenza di Dionigi Areopagita nel Paradiso di Dante, (Firenze: L.S. Olschki,
2006). P. IX.Sbacchi, La presenza. P.XIX. Per Gardner vedi:

G.E. Gardner, Dante’s Ten Heavens. A Study oft he Paradiso,(New York: Haskell House, 1970).
pp.20-25

41Sbacchi La presenza. p. Xix.

54


http://plato.stanford.edu/entries/dante/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

Il Paradiso, in particolare, pu0 essere ricondotto a quattro concetti chiave: la concezione
della luce, I'apofatismo o teologia negativa, I'ascesa mistica all'unificazione con Dio e le
gerarchie angeliche. *2 Seguendo Sbacchi, la tesi discutera ora

i concetti chiave espressi nelle idee di Pseudo-Dionigi e nella

Commedia.

Secondo Susanna Barsella, la natura e la funzione della luce nell'angelologia di
Dante sembrano combinare la tradizione neoplatonica con una tradizione aristotelico-
araba piu scientifica 43, La tradizione neoplatonica interpretava fondamentalmente la
metafora del sole di Platone cosi come riportata nella Repubblica: Platone usa la
metafora del Sole per associare la luce fisica del Sole alla luce metafisica intelligibile che
emana dal Bene, considerando entrambe come cause in due modi. "*4Proprio come il
sole fornisce la luce che ci permette di vedere gli oggetti, cosi la luce metafisica del
Bene fornisce ordine e intelligibilitd per permetterci di conoscere gli oggetti.

Inoltre, secondo la metafora del Sole di Platone, il sole fornisce I'energia per il
nutrimento e la crescita di tutti gli esseri viventi, cosi come la luce metafisica del Bene
fornisce I'ordine e la struttura che sono la fonte dell'esistenza di tutte le cose. Nella
tradizione neoplatonica la luce emanava da Dio e penetrava l'intero universo attraverso
una gerarchia di esseri luminosi.'® Inoltre, gli Oracoli Caldei non solo attestano agli dei
la stessa doppia funzione: «Poiché ha una doppia funzione: possiede gli intelligibili nella
sua mente e porta la percezione sensoriale ai mondi», ma associano anche l'intellettuale

divino

42 Sbacchi La presenza. p. ix.

43 Susanna Barsella, In the Light of the Angels : Angelology and Cosmology in Dante's Divina Commedia,
(Firenze: Olschki, 2010). p. 36.

144 Platone, Repubblica 507¢c-511e Perseus Digital Library all'indirizzo
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D
6%3Asection%3D507d consultato il 25.08.2013

Barsella, Nella luce. p.37.

45 Barsella, Nella luce. p.37.

55


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D6%3Asection%3D507d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D6%3Asection%3D507d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D6%3Asection%3D507d

luce direttamente con Eros, I'Amore, poiché «... I'Intelletto Paterno autogenerato semino

il legame dell'Amore, carico di fuoco, in tutte le cose», e piu precisamente «Affinché tutti

potessero continuare ad amare per un tempo infinito e le cose intessute dalla luce

intellettuale del Padre non potessero crollare».#® Pseudo-Dionigi contribui al primo

adattamento cristiano del concetto neoplatonico di luce e aiutd, secondo Barsella, a

sviluppare «un linguaggio basato sull'espansione metaforica della luce come segno

rivelatore della presenza divina che penetrava l'universo attraverso flussi luminosi».'4’

Dante fu chiaramente influenzato dal concetto di luce di Pseudo-Dionigi, come afferma

la Lettera a Can Grande:148

Propter quod patet quod omnis essentia et
virtus procedat a prima, et intelligentie
inferiores recipiant quasi a radiante, et reddant
radios superioris ad suum inferius ad modum
speculorum. Quod satis aperte tangere videtur

Dionysius de Celesti Hierarchia loquens.

(60) Da cui & evidente che ogni essenza e ogni
virtl proviene da una prima; e che le
intelligenze inferiori hanno il loro effetto come
da un corpo radiante e, alla maniera degli
specchi, riflettono i raggi di quelle superiori a
quelle inferiori. Tale questione sembra essere
discussa abbastanza chiaramente da Dionigi
nella

opera Sulla gerarchia celeste.

Inoltre, I'ampio uso che Dante fa delle metafore della luce nella Commedia pud essere

considerato essenzialmente strumentale come mezzo cognitivo connesso alle

operazioni angeliche. '*° Inoltre, Barsella dimostra che il Dionisiaco

146 Majercik, Oracoli caldei. Fr. 8, 39.
47 Barsella, Nella luce. p.37.

48 Dante, Alighieri, Epistole XIII.60. Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, su
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

49 Barsella, Nella luce. p.37.

56


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013

influenza sulla Commedia di Dante forni «un modello praticabile di armonizzazione

cosmica basato sulle facolta contemplative e illuminative degli angeli».'® E ora

opportuno mostrare come Dante presenti, attraverso Beatrice, le gerarchie angeliche

nella sua Commedia: 15!

E poi che le parole sue restaro, non
altrimenti ferro disfavilla

che bolle, come i cerchi sfavillaro.
L'incendio suo seguiva ogne scintilla; ed
eran tante, che 'l numero loro

pit che 'l doppiar de li scacchi s'inmilla.

lo sentiva osannar di coro in coro al
punto fisso che li tiene a li ubi,

e terra sempre, ne' quai sempre fuoro.
E quella che vedéa i pensier dubi

nella mia mente, disse: "I cerchi primi ti

hanno mostrato Serafi e Cherubi.

Cosi veloci seguono i suoi vimi,

per assomigliarsi al punto quanto
possono; e possono quanto a veder sono
sublimi. Quegli altri amori che 'ntorno li
vogliono, si chiamano Troni del divino
aspetto,

per che 'l primo ternaro terminonno;

150 Barsella, Nella luce. p.69.

E quando ebbe finito di parlare, proprio come
il ferro incandescente sprigiona scintille, cosi
quei cerchi brillarono; e ogni scintilla
circondava con il suo anello fammeggiante
scintille che erano piu numerose della
somma che si ottiene raddoppiando in
successione ogni quadrato di una
scacchiera, da uno a sessantaquattro. Sentii
cantare "Osanna", da coro a coro, verso quel
Punto fisso che li trattiene e

li terra per sempre dove sono sempre stati. E
lei, che vide la perplessita della mia mente,
disse: "l primi cerchi ti hanno mostrato i
Serafini e i Cherubini.

Seguono i legami dell'amore con tale rapidita
perché sono simili al Punto quanto possono
esserlo le creature, un potere che dipende
dalla loro visione. Gli altri amori che ruotano
attorno a loro sono chiamati Troni

I'aspetto divino, perché

151 Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXVII1.88-135 Societa Dantesca ltaliana all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 26.08.2013

57


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

e dei saper che tutti hanno diletto quanto la
sua veduta si profonda

nel vero in che si queta ogne intelletto.
Quinci si pud veder come si fonda I'esser
beato ne I'atto che vede,

non in quel ch'ama, che poscia seconda; e
del vedere & misura mercede,

che grazia partorisce e buona volonta: cosi

di grado in grado si procede.

L'altro ternario, che cosi germoglia in
questa primavera sempiterna che
notturno Ariete non dispoglia,
perpetialmente 'Osanna’ sberna

con tre melodie, che suonano in tre ordini
di letizia onde s'interna.

In essa gerarcia son l'altre dee: prima
Dominazioni, e poi Virtudi; I'ordine
terzo di Podestadi ée.

Poscia ne' due penultimi tripudi
Principati e Arcangeli si girano;

['ultimo & tutto d'Angelici ludi.

Questi ordini di su tutti s"ammirano, e
di giu vincon si, che verso Dio tutti
tirati sono e tutti tirano.

E Dionisio con tanto desiderio

ha concluso il primo gruppo di tre; e sappiate
che tutti provano gioia nella misura in cui la
loro visione vede - piu 0 meno profondamente
- quella verita in cui tutti gli intelletti trovano
riposo. Da cio si vede che la beatitudine
dipende dall'atto della visione, non dall'atto
dell'amore, che &€ una conseguenza; la misura
della loro visione risiede nel merito, prodotto
dalla grazia e poi dalla volonta di bene: e
questa & la progressione, passo dopo passo.
La seconda triade - che fiorisce in questa
eterna primavera che il Ariete notturno non
spoglia - canta perpetuamente "Osanna" con
tre melodie che risuonano nei tre ranghi di
beatitudine che formano questa triade;
all'interno di questa gerarchia ci sono tre tipi di
divinita: prima i Dominazioni, poi le Virtu; e
l'ordine finale contiene i Poteri.

| due penultimi gruppi di esseri gioiosi
all'interno della triade successiva sono i
Principati e gli Arcangeli; infine, gli Angeli
giocosi.

Tutti questi ordini dirigono - in modo estatico
- i loro occhi verso l'alto; e verso il basso,
esercitano una tale forza che tutti sono
attratti e attirano a

Dio. E Dionigi, con grande desiderio,

58



a contemplar questi ordini si mise, si mise a contemplare questi ordini:

1 ~ H 1 " . . Y . . . . . .
che li nomo e distinse com'io. li nomino e li distinse proprio come faccio io.

Il ruolo dell'imitazione, come ha dimostrato la tesi, &€ un aspetto fondamentale nella
teurgia di Dionigi.’®? Cio é rilevante anche per Dante, in particolare nel processo
anagogico di purificazione e illuminazione verso l'unificazione con Dio, ma non solo per
gli esseri umani; &€ fondamentale anche per gli angeli, come scrive Dante, «per
somigliarsi al punto quanto ponno» (per essere simili a Dio quanto piu possibile). Inoltre,
come riporta Barsella: «Attraverso gli ordini angelici, la scienza di Dio discese sotto
forma di luce intellettuale dalla creatura spirituale piu alta a quella piu bassa, stimolando
cosi in loro il desiderio di tornare e ricongiungersi con Lui» (*53-Questo ¢ il senso del
passo «che verso Dio tutti tirati sono e tutti tirano» (che tutti sono attratti e attraggono
verso Dio). Dionigi nella sua Mystica theologia descrive I'ermeneutica di questo
processo in due modi: il movimento discendente della luce divina creata da un atto di
amore divino corrispondeva alla teologia positiva (cataphatica), mentre il movimento
ascendente corrispondeva alla teologia negativa (apofatica).’®* Inoltre, secondo
Barsella, che cita Marta Cristiani, I'idea dell'oscurita divina implicita nella teologia
apofatica di Dionigi € compatibile con la cosmologia di Dante, e anche con l'incapacita
di Dante di esprimere cio che si trova oltre il centro della luce alla fine del suo viaggio.'®®
Il legame tra I'adattamento cristiano della teurgia di Dionigi e la Commedia di Dante pud
anche essere ricondotto al ruolo significativo dei nomi divini: i nomi di Dio e i nomi delle

gerarchie. | nomi di Dio aiutano a lodarlo e a definirlo

152 Burns, Proclus. p. 126.

153 Barsella, Nella luce. p.57.
154 Barsella, In the light. p.57.
155 Barsella, Nella luce. p. 57.

59



Lui, mentre i nomi delle gerarchie aiutano a comprenderne la posizione e la funzione.'%®
Tuttavia, Dante nella Commedia si riferisce chiaramente all'opera di Dionigi De Divinis
Nominibus: «li distinse come faccio io», nominando le nove categorie angeliche come:
nel primo cerchio Serafini, Cherubini, Troni; nel
secondo cerchio Dominazioni, Virtu e Potesta; e nel terzo cerchio Principati, Arcangeli e
Angeli. La rilevanza qui riguarda la pratica teurgica di pronunciare i nomi divini
apparentemente privi di significato, come afferma Giamblico (rispondendo a Porfirio):
«Ma non sono privi di significato nel modo in cui pensi. Piuttosto, ammettiamo che siano
inconoscibili per noi — 0 anche, in alcuni casi, conoscibili, poiché possiamo ricevere le
loro spiegazioni dagli dei — ma per gli dei sono tutti significativi, non secondo un modo
effabile, né in un modo che sia significativo e indicativo per l'immaginazione degli esseri
umani, ma uniti agli dei, sia intellettualmente che in modo ineffabile... Pertanto, il
carattere simbolico della similitudine divina, che & intellettuale e divina, deve essere
assunto nei nomi.” 157
Inoltre, per Giamblico l'ineffabilita dei nomi divini rappresenta 'aspetto piu venerabile,
perché risveglia l'ineffabile presenza del divino nell'anima. "8Il punto qui riguarda
innanzitutto il termine ineffabile (aphthengtos), che sia in greco che in latino significa
letteralmente senza voce, senza parole o inesprimibile. Secondo Sbacchi, citando
l'indagine di M. Colombo sull'aggettivo ineffabilis, «nella letteratura classica abbiamo
pochissime tracce del termine; & solo con Agostino e piu tardi con Pseudo Dionigi che
abbiamo anche una teoria dell'ineffabile... Dante fu il primo autore a usare il termine

ineffabile in

156 Sbacchi La presenza. p.XX.

157 Giamblico, Sui misteri. 255,1-9. Vedi anche
Shaw, Teurgia. p. 179.

158 Shaw, Theurgia. pp. 179-180.

60



la nostra lingua.”’®® |l secondo punto & che Dante ha usato il termine ineffabile non solo
in relazione all'impossibilita per gli esseri umani di parlare degli dei, ma anche quando
lui stesso, Dante, parla della sua amata Beatrice.'® Va notato che quando Dante sente
i nomi divini si trova in paradiso e che ¢ l'ineffabile Beatrice a rivelarglieli. In base a cio si
puo dire che Dante ricevette la spiegazione dei nomi divini dagli dei attraverso l'ineffabile
Beatrice, che risveglio l'ineffabile presenza del divino nell'anima di Dante. Tuttavia, il
punto qui non & se Dante conoscesse 0 meno i nomi delle gerarchie da Dionigi o
Gregorio, perché ovviamente li conosceva da qualche parte; il punto &€ che Dante ne
comprese il vero significato solo quando raggiunse il paradiso, in piedi in mezzo ai
cerchi di luce scintillanti e fammeggianti, ascoltando il canto "Osanna", da coro a coro, e
con Beatrice come colei "che vide la perplessita della mia mente" e diede un nome a cid
che vedeva.

Infine, per Barsella, la poesia di Dante era in grado di riprodurre cidé che non poteva
essere detto, e cosi facendo mirava allo stesso risultato degli angeli: la partecipazione
attraverso l'imitazione come punto piu alto del processo anagogico e come
conseguenza dell'illuminazione, che coinvolge le sfere intellettuale e morale. 6" Per
Barsella, «anche il poema di Dante & partecipazione illuminata e imitazione».'®? Infine,
ma non meno importante, la soteriologia per gli altri, che la tesi ha presentato come una
delle caratteristiche principali della teurgia di Dionigi, € presente nella Commedia (tra gli

altri passaggi) come:'63

159 Sbacchi La presenza. p. XXI-XXII. Traduzione mia.

160 Sbacchi La presenza. p. XXII

61 Barsella, Nella luce. p. 58.

62 Barsella, Nella luce. p. 58.

63 Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXXIlI.67-72, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 19.08.2013

61


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

O somma luce che tanto ti levi O Luce Suprema, Tu, che ti elevi cosi al di

da' concetti mortali, a la mia mente sopra delle menti dei mortali, restituisci alla
ripresta un poco di quel che parevi, e mia memoria qualcosa della Tua epifania, e
fa la lingua mia tanto possente, ch'una rendi la mia lingua cosi potente che io possa
favilla sol de la tua gloria lasciare alle persone del futuro un barlume
possa lasciare a la futura gente della

della gloria che & Tua
Questo diventa una componente dell'obiettivo principale di Dante, «quod finis totius et
partis est removere viventes in hac vita de statu miserie et perducere ad statum
felicitatis» (lo scopo del tutto e della parte € quello di liberare coloro che vivono in
questa vita dallo stato di miseria e condurli allo stato di beatitudine).'6*

Per riassumere, la letteratura accademica sul legame tra Pseudo-Dionigi
I'Areopagita e Dante mostra una chiara influenza dionisiana sull'opera di Dante, in
particolare la concezione della luce, I'apofatismo o teologia negativa, I'ascesa mistica
all'unificazione con Dio, le gerarchie angeliche, la rilevanza dei nomi divini e la
soteriologia per gli altri. Inoltre, questa tesi ha dimostrato che l'influenza di Dionigi sulla
Commedia di Dante puo essere direttamente collegata alla teurgia. Inoltre, secondo gli
studi accademici, l'influenza di Dionigi sulla Commedia di Dante puo essere
indirettamente correlata alle sue caratteristiche principali: fornire un linguaggio basato
sull'espansione metaforica della luce come segno rivelatore della presenza divina che
penetrava l'universo attraverso un flusso luminoso, fornendo un modello praticabile di
armonizzazione cosmica basato sulle facolta contemplative e illuminative degli esseri
superiori. Inoltre, l'interpretazione di Barsella della poesia di Dante come capace di

riprodurre l'ineffabile, in cui lo scopo di partecipare al divino attraverso l'imitazione &

64 Dante, Alighieri, Epistole XII1.39 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html| consultato il 26.08.2013

62


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

inteso come il punto piu alto del processo anagogico e come conseguenza
dell'illuminazione che coinvolge le sfere intellettuale e morale, pud essere visto come un

punto fondamentale dell'influenza dionisiaca sulla Commedia di Dante.

7. La Commedia di Dante come atto teurgico

Nella prima parte di questo capitolo ci concentreremo sull'assenza del termine teurgia
nell'opera di Dante. Nella seconda parte, /a Vita nuova di Dante sara interpretata, in
accordo con Valli, come un resoconto autobiografico dell'iniziazione di Dante, in cui
Dante inizia a descrivere e interpretare simbolicamente attraverso la poesia i principali
episodi della sua vita, e in cui le due figure principali che interagiscono nell'autobiografia
visionaria di Dante saranno interpretate come agenti teurgici. La prima ¢& la figura
dell'Amore personificato come Eros e la seconda ¢ la figura di Beatrice come forma
umana del potere femminile divino, I'Anima del Mondo itinerante Ecate. Nella terza parte
di questo capitolo, in accordo con la comprensione di Dante della poesia e del ruolo dei
poeti, la tesi interpretera la Commedia come un'evoluzione della sua iniziazione,
dall'iniziale capacita di descrivere e interpretare simbolicamente la sua vita, alla capacita
di vedere e comprendere il simbolismo della sua vita come una forma superiore di
realta, e infine alla capacita di riprodurre la forma superiore di realta in versi mistici
simbolici. Inoltre, quest'ultima capacita sara interpretata come un'imitazione della Mente
Paterna e considerata come un atto teurgico per il lettore. Inoltre, secondo la premessa
teurgica che il mondo & pieno di simboli seminati dalla Mente Paterna, tutte e tre le

capacita saranno interpretate esplicitamente come un aumento delle abilita teurgiche. 16°

165 Maijercik, Oracoli caldei. Fr. 67, 108.

63



7.1. Il termine teurgia nell'opera di Dante

Innanzitutto, bisogna riconoscere che Dante non ha mai usato la parola teurgia nelle
sue opere. Cido non sorprende, poiché all'epoca di Dante 'uso di tale termine poteva
essere pericoloso, data la possibilita che fosse associato agli eretici. L'inquisizione
contro gli eretici, avviata da papa Gregorio IX nel 1231 e dichiarata nel Concilio di
Tarragona nel 1242, aveva (dal 1254) il suo tribunale principale a Firenze, all'interno
della chiesa francescana di Santa Croce, a poche strade di distanza dalla casa di Dante
66 Inoltre, Dante era gia in difficolta con la Chiesa romana a causa delle sue idee
politiche. Ma se il disaccordo politico con la Chiesa romana poteva causare
principalmente I'esilio (come dimostra la condanna all'esilio di Dante), essere bollato
come eretico dall'lnquisizione significava una condanna a morte, che Dante poteva
percepire direttamente attraverso la persecuzione dei Cavalieri Templari.

Inoltre, Johannes Scotus Eriugena (815 ca. - 877 ca.) tradusse il termine teurgia dal
greco al latino principalmente come divina operatio (opera divina), ad esempio nella

traduzione dell'affermazione di Pseudo Dionigi nelle Gerarchie ecclesiastiche «kal €oTi

1fig BeoAoyiag i Beoupyia cuykepaAaiwaig», come «Et est theologiae divina operatio,

consummatio».'®” La pratica di tradurre la parola theurgia con opera divina si riscontra
spesso anche oggi (nella traduzione dal greco all'italiano, Scazzoso usa le parole opera
divina).'®® Tuttavia, anche se il termine theurgia non si trova esplicitamente nell'opera di
Dante, € possibile fare alcune osservazioni sulla definizione che Dante da della sua

Commedia come poema sacro. Dante definisce non solo la sua

166 Breve storia dell'Inquisizione su
http://rarebooks.library.nd.edu/digital/inquisition/collections/RBSC-
INQ:COLLECTION/info/brief_history consultato il 16.08.2013

167 Pseudo-Dionigi. 432b. p.230.

Johannes, Scotus Eriugena, Libri Sancti Dionysii Areopagitae, quos Joannes lerugena transtulit de
Graeco in latinum, jubente ac postulante rege Carolo Ludovici Imperatoris filio

all'indirizzo http.//www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3 consultato il 27.08.2013

168 Pseudo-Dionigi. 432b. p.231 .“I'opera divina & una ricapitolazione delle parole di Dio*

64


http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3

poema come sacro, per lui & sacro quanto la Sacra Scrittura. In questo modo Dante
definisce implicitamente il suo poema come divino. Inoltre, dato che per Dante il ruolo
del poeta & anche esplicitamente un ruolo spirituale simile a quello di un sacerdote e
l'opera di un poeta & un poema, ne consegue che per Dante il termine poema sacro
aveva lo stesso significato di opera divina, opera divina che & anche il significato del
termine teurgia. Tuttavia, lo scopo di questa tesi non € quello di cercare esplicitamente il
termine teurgia nell'opera di Dante, ma di offrire un'interpretazione teurgica della sua

opera.

7.2. La Vita Nuova come resoconto dell'iniziazione di Dante
La tesi ha dimostrato che I'affiliazione di Dante al gruppo esoterico chiamato / fedeli

d'amore € quantomeno plausibile. Inoltre, uno dei momenti piu importanti all'inizio
dell'affiliazione a un gruppo esoterico € quello dell'iniziazione. Che avvenga attraverso
riti di iniziazione, oralmente, o entrambi — 0 anche spontaneamente — l'iniziato giunge a
una conoscenza che puo trasformare completamente la sua interpretazione del mondo
e della sua vita, al punto da sentirsi rinato a una nuova vita. Ora la tesi dimostrera, in
accordo con le conclusioni precedentemente esplorate da Valli, che questo ¢ il caso di
Dante, come descritto nella sua opera Vita nuova. Anderson descrive la Vita nuova di
Dante come «la crescita in Dante di una coscienza espansa».'®® Inoltre, secondo
Anderson, Jacob Burckhardt, commentando le poesie contenute nella Vita nuova,
afferma: "Lo spirito umano aveva compiuto un passo importante verso la
consapevolezza della propria vita segreta".'’® La Vita nuova é stata scritta in uno stile
autobiografico ricco di visioni, sogni e rivelazioni, in cui le figure principali che

interagiscono nella vita reale e visionaria di Dante sono Beatrice come amata,

69 Anderson, Dante. p. 125.
70 Anderson, Dante. p. 125.

65



donna divina, e la figura di un Amore personificato e guida. Tuttavia, senza entrare in
un'analisi dettagliata, alcuni elementi della Vita nuova possono dare un'idea del suo
contenuto iniziatico.'”! La determinazione di Dante a mantenere segreto il suo amore
per Beatrice, ad esempio, pud essere messa in relazione con l'appartenenza di Dante a
una setta esoterica segreta.'”? Il secondo incontro con Beatrice, gia discusso in
precedenza, pud essere considerato il punto di partenza dell'iniziazione di Dante
attraverso I'Amore e l'inizio dell'amicizia con Guido Cavalcanti.'”® Inoltre, la seconda
apparizione dell’Amore vestito da pellegrino potrebbe essere un riferimento agli
Albigesi, che secondo Andrea Cuccia erano chiamati Peregrini.'’* La terza apparizione
delllAmore vestito di bianco, che gli ordina di scrivere un poema sull'amore, potrebbe
riferirsi alla necessita di una catarsi. '7® Inoltre, la sofferenza e la compassione di
Beatrice quando viene a sapere che Dante aveva un'altra donna potrebbero
rappresentare il momento in cui Dante comprende l'importanza della compassione e
della pieta come strumenti di catarsi.'”® Inoltre, il luogo in cui Amore recupero I'amore di
Dante per Beatrice (il poema Donne che possiedono l'intelletto dell'amore in cui Beatrice
e celebrata e desiderata dal Cielo e lodata per la sua meravigliosa presenza sulla Terra)
che, insieme all'ultima apparizione di Amore, che dice a Dante che Beatrice € anche
Amor e che lei & molto simile a lui, potrebbe indicare che Dante era consapevole

dell'interazione tra

71 Dante, Alighieri, Vita Nuova Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http.//etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

vedi anche Anderson, Dante. pp. 127-132.

72 Dante, Alighieri, Vita Nuova II.10 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

73 Dante, Alighieri, Vita Nuova Ill.1-15 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

74 Dante, Alighieri, Vita Nuova IX.3 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

Cuccia, Il pensiero. p .77

75 Dante, Alighieri, Vita Nuova XII.3 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

76 Dante, Alighieri, Vita Nuova XII.6 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

66


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/

L'amore, il Paradiso e un potere femminile divino interagiscono nella sua vita come
agenzie divine.”” Infine, la decisione di Dante di non scrivere piu versi su Beatrice fino
a quando non fosse stato in grado, attraverso lo studio, di scrivere versi su di lei che non
fossero mai stati scritti prima per nessuna donna, e la supplica a Dio affinché potesse
ascendere per vedere la gloria della sua amata Beatrice, potrebbero indicare che Dante
era consapevole di essere solo all'inizio di un viaggio spirituale, che avrebbe potuto
condurlo alla gloria eterna. 78 Tuttavia, il primo elemento che pud accomunare I'opera
di Dante Vita nuova e la teurgia € la figura dell'’Amore personificato come guida e
interprete attraverso la biografia di Dante. Questo Amore personificato puo essere
correlato all'Eros teurgico secondo la Mente Paterna che semind anche simboli nelle
anime, riempiendole di amore puro, "come guida e sacro legame di tutte le cose", e
come essenza della simpatia.'”® |l secondo elemento ¢ il ruolo quasi divino di Beatrice,
che ai fini della tesi sara in seguito direttamente collegato a Ecate, come sua apparenza
terrena e umana. Tuttavia, I'obiettivo principale qui € quello di sottolineare come Dante
inizi a vedere la sua vita in modo simbolico. L'autobiografia della Vita nuova é ricca di
significati simbolici, che permettono a semplici episodi di vita, come i saluti di Beatrice, di
trasformarsi in una sorta di orientamento mistico. Dante, come egli stesso racconta,
aveva appena iniziato a imparare da solo l'arte della scrittura poetica, ma i poeti per
Dante, come spiega anni dopo nella sua Lettera a Can Grande e dopo aver scritto /a
Commedia, devono ricorrere in larga misura all'invocazione, in quanto devono chiedere

agli esseri superiori qualcosa che va oltre I'ordinario

77 Dante, Alighieri, Vita Nuova XIX.1-22 e XXIV.5 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa,
all'indirizzo

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

78 Dante, Alighieri, Vita Nuova XLII.1-3 Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

179 Maijercik, Oracoli caldei. Fr. 39, 42, 43.

67


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/

gamma di poteri umani, qualcosa che ha quasi la natura di un dono divino. &
L'interpretazione della sua nuova vita & che nelle fasi iniziali egli potrebbe aver appena
iniziato a imparare come descrivere la sua vita in modo simbolico; in seguito sara in
grado di vedere i simboli nella sua vita come reali agenti simbolici viventi, trasformando
gli episodi della sua vita in conoscenza mistica. Dante, secondo questa interpretazione,
€ consapevole di avere ancora molto da imparare, poiché decide di non scrivere piu
versi su Beatrice.

Inoltre, la sua supplica a Dio affinché possa ascendere per vedere la gloria della sua
amata Beatrice pud essere vista come una delle prime richieste di Dante agli esseri
superiori; essi lo ascoltano e gli concedono l'accesso a quella gloria, ma prima deve
purificare la sua anima, iniziando con la paura in una foresta oscura e selvaggia. Questo

€, secondo l'interpretazione qui data, cid che Dante riferisce nella sua Commedia.

7.3. La Commedia come atto teurgico

Prima di iniziare con l'interpretazione della Commedia come atto teurgico, &€ necessario
chiarire alcune premesse. La prima e che la Commedia sara interpretata come un
resoconto autobiografico simbolico di episodi reali della vita di Dante, iniziata con l'esilio
e durata per un certo periodo, quindi non come un sogno o una singola visione. La
seconda premessa € che quando Dante inizio a scrivere la prima parte della Commedia,
I'Inferno, gli episodi biografici principali, riguardanti 'interpretazione teurgica della
Commedia, facevano gia parte del suo passato. La terza premessa € che la struttura
della Commedia nelle sue tre parti, Inferno, Purgatorio e Paradiso, sara interpretata
come il resoconto di una corrispondente progressione delle capacita poetiche di Dante
come capacita teurgiche. Ad esempio, l'interpretazione simbolica della vita sara

interpretata come il modo per uscire dall'lnferno; vedere e

80 Dante, Alighieri, Epistole XlIl.46-47, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toymbee, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

68


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

la comprensione della vita come interazione con agenzie simboliche che conducono alla

catarsi sara interpretata come lo scopo del Purgatorio; infine, I'imitazione del divino

come forma suprema di catarsi, che consentira a Dante di riprodurre il divino in versi

mistici simbolici, sara interpretata come lo scopo finale del Paradiso.

Queste interpretazioni della Commedia partiranno dagli ultimi versi: '8

Qual & 'l geomeétra che tutto s'affige per
misurar lo cerchio, e non ritrova,
pensando, quel principio ond'elli indige, tal
era io a quella vista nova:

veder voleva come si convenne l'imago al
cerchio e come vi s'indova; ma non eran
da cio le proprie penne: se non che la mia
mente fu percossa da un fulgore in che

sua voglia venne.

A l'alta fantasia qui manco possa; ma
gia volgeva il mio disio e 'l velle, si
come rota ch'igualmente & mossa,

I'amor che move il sole e l'altre stelle.

Come il geometra cerca intensamente

per quadrare il cerchio, ma non riesce a
raggiungere, attraverso il pensiero sul
pensiero, il principio di cui ha bisogno, cosi ho
cercato quella strana visione: desideravo
vedere il modo in cui la nostra effigie umana si
adattava al cerchio e trovava posto in esso, e
le mie ali erano troppo deboli per farlo. Ma poi
la mia mente & stata colpita da una luce che
ha lampeggiato e, con questa luce, ha ricevuto
cid che aveva chiesto.

Qui la forza ha tradito la mia grande fantasia;
ma il mio desiderio e la mia volonta erano gia
stati mossi, come wuna ruota che gira
uniformemente grazie all'’Amore che

muove il sole e le altre stelle.

Questo momento, reinterpretato come un episodio reale della vita di Dante, in cui Dante

si vede al centro del cerchio divino piu alto e sa che il suo desiderio e la sua volonta

sono sincroni con il movimento del sole e delle stelle mossi dall'’Amore, definisce la

massima somiglianza con il divino. Inoltre, pud essere considerato come il momento in

cui nasce l'idea della Commedia per compiere il compito soteriologico di Dante. A quel

punto la volonta e il desiderio di Dante mirano a removere viventes

181 Dante Alighieri CommediaParadiso XXXIll.142-145, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 19.08.2013

69


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

in hac vita de statu miserie et perducere ad statum felicitates (liberare coloro che
vivono in questa vita dallo stato di miseria e condurli allo stato di felicita).8?

Prima di tutto deve mostrare cos'e la miseria, a partire dalla propria, nella prima parte
della Commedia, I'Inferno. L'episodio della vita reale che puo essere collegato ai primi
versi della Commedia & quello dell'esilio di Dante. Qui Dante ha preso in prestito lo
scenario dal Tesoretto di Brunetto, in cui anche Brunetto, dopo essere stato informato

del suo esilio, svenne improvvisamente e si risveglio in una foresta selvaggia:'®

Dante: Dante:

Nel mezzo del cammin di nostra vita mi Quando avevo percorso meta del cammino
ritrovai per una selva oscura, ché la della nostra vita, mi ritrovai in una selva
diritta via era smarrita. oscura, poiché avevo smarrito la via che non
Ahi quanto a dir qual era & cosa dura esta devia. Ah, é difficile parlare di quella selva
selva selvaggia e aspra e forte che nel selvaggia, fitta e impervia, che anche solo a
pensier rinova la paura! ricordarla rinnova la mia paura:

Brunetto Latini: Brunetto Latini:

e io, in tal corrotto E io, in tale angoscia, Penso

pensando a capo chino, con mortale abbattimento,

perdei il gran cammino, e Perso la grande strada

tenni a la traversa maestra, E preso la

d'una selva diversa. diramazione

Attraverso uno strano bosco...

82 Dante, Alighieri, Epistole XIII.39 Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee su
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

83 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno I.1-6, Societa Dantesca lItaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013
Brunetto Latini e Ciccuto Marcello, Il Tesoretto, (Milano: Rizzoli, 1985).p. 6. All'indirizzo
http://www.letteraturaitaliana.net/pdf/Volume_1/t22.pdf consultato il 26.08.2013

Si

70


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.letteraturaitaliana.net/pdf/Volume_1/t22.pdf
http://www.letteraturaitaliana.net/pdf/Volume_1/t22.pdf

Questo inizio suggerisce che Dante abbia simbolizzato le situazioni della sua vita reale
causate dall'esilio descrivendo i suoi sentimenti come paura, perdita di orientamento e
come una foresta oscura e selvaggia. Senza sapere dove andare, avendo perso tutto il
suo patrimonio culturale e ciod in cui aveva creduto fino ad allora, Dante € arrabbiato con
il mondo e, guardando i sentimenti dentro la sua anima, incontra tre bestie che gli
bloccano la via d'uscita dalla foresta selvaggia. Poiché lo scopo della tesi non & quello di
analizzare ogni simbolo, sara sufficiente qui interpretare le tre bestie come la
componente corrotta dell'anima di Dante che, attraverso lo sconvolgente episodio
dell'esilio, diventa cosi forte che Dante pud riconoscerla come esistente nella sua anima.
Questo & un momento pre-catartico rilevante, che portera Dante alla necessita di
purificare la sua anima. Tuttavia, Dante non puo affrontare direttamente le tre bestie,
poiché

Virgilio (come ragione) suggerisce '®che Dante deve prendere un'altra strada per
aggirare le bestie e tagliare strategicamente il loro nutrimento '8%.Per farlo, deve recarsi
dove sono state realizzate le immagini che rappresentano il nutrimento delle bestie: il

suo stesso inferno. Dante stesso ci dice nella sua Lettera a Can Grande che 186

(24) Est ergo subiectum totius operis, litteraliter (24) Il soggetto, quindi, dell'intera opera,
tantum accepti, status animarum post mortem inteso solo in senso letterale, € lo stato delle
simpliciter sumptus; nam de illo et circa illum anime dopo la morte, puro e semplice.
totius operis versatur Poiché su questo e attorno a questo ruota
processus. l'argomento dell'

intera opera.

(25) Se invece I'opera viene intesa in senso (25) Se, tuttavia, I'opera fosse considerata
allegorico,

184 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno 1.64, 11.70 11.94-99, Societa Dantesca ltaliana,

all'indirizzo http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il

19.08.2013 "85 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno 1.91-105, Societa Dantesca ltaliana,

all'indirizzo http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il

19.08.2013

86 Dante, Alighieri, Epistole XIII.24-25, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee, all'indirizzo
7


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il 26.08.2013

72


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html

subiectum est homo prout merendo et dal punto di vista allegorico, il soggetto &

demerendo per arbitrii libertatem iustitie l'uomo, in quanto, in base ai suoi meriti o

premiandi et puniendi obnoxius est. demeriti nell'esercizio del suo libero arbitrio, &
degno di ricompensa o punizione

da parte della giustizia.

Dante esercita il suo libero arbitrio per se stesso, guardando nel lato oscuro della sua
anima. L'intero viaggio attraverso I'lnferno € pieno di episodi biografici della vita reale e
culturale di Dante, in cui sono descritti i peccati e le relative punizioni. Tuttavia, & Dante
stesso a creare quelle immagini, riflettendo il suo atteggiamento di condanna dei peccati
e dei vizi. Egli deve attraversare il proprio inferno, rivedendo la sua biografia,
possibilmente senza fermarsi e senza lasciarsi coinvolgere dalle punizioni, usando
Virgilio come guida. Virgilio & stato mandato da Beatrice per aiutarlo secondo la volonta
di una gentile signora in Paradiso e di Lucia (che rappresenta la grazia), con queste
parole: «Poiché io sono Beatrice che ti manda; vengo da dove piu desidero tornare; mi
ha spinto I'Amore, quell'’Amore che mi fa parlare» (187)-

Tuttavia, il ruolo di Dante nell'Inferno & passivo, poiché in realta non gli accade nulla
di diretto, e I'atmosfera opprimente di dolore per quelle anime punite che emerge dai
versi mostra il vero intento del viaggio di Dante attraverso l'inferno: egli deve sviluppare
compassione e senso di pieta, poiché questi rappresentano I'unico modo per cancellare
quelle immagini che hanno alimentato le tre bestie. Come gia dimostrato nella tesi,
secondo gli Oracoli Caldeil'anima deve compiere I'opera della pieta e non deve
abbassare lo sguardo, ma risorgere, cercando il paradiso, unendo I'azione alla parola

sacra. '8 Questo € cid che

87 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno 11.70, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 19.08.2013
per Lucia come grazia vedi Anderson, Dante, p. 306.

88 Majercik, Chaldean Oracles. Fr. 128, 163,164, 165.

73


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

Dante lo fa nell'Inferno. Qui & anche importante sottolineare che Dante capiva come le
immagini e i simboli fungessero da nutrimento per la parte corrotta dell'anima coinvolta
nelle questioni terrene, e che sviluppd una strategia, attraverso la ragione, basata su
questo; cred immagini in grado di risvegliare dolore, pieta e compassione. La strategia
funzionera; Dante lascera /'Inferno e si ritrovera capovolto all'ingresso del Purgatorio.

Il Monte Purgatorio ha fondamentalmente la stessa struttura morale dell'abisso
dell'Inferno. Tuttavia, la direzione & verso l'alto: Dante deve scalare la montagna,
mentre nell'Inferno la direzione era verso il basso e Dante doveva scendere. Nel
Purgatorio, Dante continua a rivedere la sua vita, guardando dentro la sua anima; come
nell'lnferno, incontrera persone, situazioni e luoghi ben noti che hanno fatto parte della
sua biografia, ma questa volta in modo positivo. Le punizioni non sono cosi severe
come all'inferno e non sono definitive, poiché esiste la possibilita di raggiungere |l
Paradiso attraverso la catarsi. Inoltre, Dante ha ormai imparato che la catarsi puo

iniziare solo con l'aiuto di esseri superiori ed & per questo che deve invocare le Muse:'8°

e canterd di quel secondo regno e cid che cantero sara quel secondo regno, in
dove I'umano spirito si purga cui I'anima umana si purifica dal peccato,

e di salire al ciel diventa degno. Ma diventando degna di ascendere al Cielo. Ma
qui la morta poesi resurga, qui, poiché sono vostro, o sante Muse, possa
o sante Muse, poi che vostro sono; e questa poesia risorgere dalla morte; e possa
qui Caliopé alquanto surga, Calliope sorgere alquanto qui,

seguitando il mio canto con quel suono accompagnando il mio canto

di cui le Piche misere sentiro con quella musica il cui potere colpi il

89 Dante, Alighieri, Commedia, Purgatorio 1.7-12, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 20.09.2013

74


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

lo colpo tal, che disperar perdono. poveri Pieridi cosi fortemente che essi
disperarono di ottenere il perdono.
Inoltre, il guardiano del Purgatorio concede a Dante l'ingresso al Purgatorio perché la
"donna del ciel ti move e regge" (la signora del cielo ti muove e ti sostiene). Tuttavia,
oltre alle componenti biografiche, alle visioni simboliche e ai sogni che accompagnano
Dante durante il viaggio attraverso il Purgatorio, |la differenza principale rispetto al suo
viaggio attraverso l'inferno € che questa volta Dante ha un ruolo attivo.'%° | simboli della
catarsi furono incisi da un angelo con la punta di una spada sulla fronte di Dante come
sette P che simboleggiano i sette peccati capitali; il compito di Dante & quello di lavare
via queste ferite durante il suo viaggio attraverso il Monte Purgatorio. ' Inoltre, i
simboli sono vivi, incisi nella sua carne dalla spada di un angelo, e saranno anche
cancellati definitivamente dagli angeli. Infatti, il simbolismo di Dante non &€ come quello
dell'inferno, che si occupa solo dei peccati e dei vizi, perché le P saranno cancellate
dalla virtu corrispondente: l'orgoglio dall'angelo dell'umilta, l'invidia dall'angelo della
misericordia, l'ira dall'angelo della pace, I'accidia dall'angelo della sollecitudine, I'avarizia
dall'angelo della giustizia, la gola dall'angelo dell'astinenza e la lussuria dall'angelo della
castita. Questa trasformazione nella rappresentazione che Dante fa della sua vita pud
essere interpretata come la capacita di vedere e comprendere la vita come un compito
diretto verso una forma superiore di realta, guidato da agenzie simboliche ed esseri
superiori che interagiscono con lui attraverso la catarsi. La vita & intesa come catarsi, e
cosi Dante, come in un contesto teurgico, attiva il simbolico presente nella sua vita per

purificare la sua anima in misura adeguata all'unificazione.

%0 Dante, Alighieri, Commedia, Purgatorio, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 20.09.2013 19
Dante, Alighieri, Commedia, Purgatorio .91 e IX.112, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 20.09.2013

75


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

con gli dei.'®? Tuttavia, non solo la ragione, come nell'inferno, aiutera Dante ad avere
successo, ma anche l'ineffabile azione di un potere femminile divino, che lo muove e lo
sostiene nel suo cammino attraverso una catena di esseri femminili (la donna del
Paradiso come la Vergine Maria, Lucia e Beatrice). Inoltre, il potere femminile divino si
mostrera direttamente a Dante nella sua forma umana. E cosi potente che Dante non
puo resistere alla sua bellezza e sviene quando Beatrice appare e gli dice di guardarla.
La struttura morale del Purgatorio, relativa alle virtu e al potere femminile divino, pud
anche essere interpretata come il fianco sinistro di Ecate: "nel fianco sinistro di Ecate
esiste la fonte della virtu, che rimane interamente all'interno e non rinuncia alla sua
verginita".’® Inoltre, nel momento in cui Beatrice appare a Dante, la ragione scompare:
Virgilio se n'é andato. La ragione, che ha guidato Dante dai peccati e dai vizi alle virtu,
non ha piu alcuna funzione e non pud andare oltre.
Beatrice prende il sopravvento e da questo momento in poi Dante € mosso direttamente
dall'’Amore, perché & I'Amore a far parlare Beatrice: «L'Amore mi ha spinto, quell’Amore
che mi fa parlare» (194

Il simbolismo dell'Inferno o del Purgatorio di Dante pud ancora essere considerato
razionale in quanto suggerisce di evitare i peccati e i vizi e di coltivare le virtu, ma nel
Paradiso di Dante non c'é posto per la razionalita. La descrizione del paradiso di Dante
va oltre il razionale, poiché riguarda angeli che muovono i pianeti, conoscenze mistiche,
rivelazioni sul passato e profezie sul futuro. ' Inoltre, le rivelazioni non riguardano solo
il passato o il futuro biografico di Dante, ma anche il passato e il futuro dell'umanita

intera

192 Gjamblico, Sui misteri. 38.8-10.

193 Maijercik, Oracoli caldei. Fr. 52

94 Dante, Alighieri, Commedia, Inferno 11.70, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR consultato il 19.08.2013 1%
Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 24.08.2013

76


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

razza. Nel Paradiso Dante ha lasciato la Terra alle spalle, dopo aver attraversato il fiume
Lete (il fiume della memoria), e viaggia attraverso le sfere planetarie. Qui scoprira, ad
esempio, se & vero cio che Platone diceva sul ritorno delle anime alle stelle, nonché lo
stato del corpo dopo la resurrezione, l'origine della sua famiglia, il suo futuro, la storia
dell'aquila romana, il significato della morte di Gesu, la reale esistenza di Adamo, la
futura rovina delle citta veneziane e cid che accadra nel Giorno del Giudizio. Inoltre,
Dante descrive il viaggio attraverso il Paradiso come una complessa interazione tra
vedere, osservare e riflettere la luce come forma di contemplazione divina. La forma piu
alta di contemplazione avra inizio quando Dante raggiungera I'Empireo, dove un fiume di
luce forma un cerchio. Le scintille del flume diventano santi e angeli che formano una
rosa con la Vergine Maria in piedi al centro e sette dame sedute ai suoi piedi, tra cui
Beatrice. Infine Bernardo appare al fianco di Dante e chiede alla Vergine Maria di
concedere a Dante la visione di Dio, cosa che Maria accetta: Dante € uno con Dio.
Il rapporto con la teurgia pud essere qui ricondotto alla descrizione di Giamblico
dell'obiettivo finale della teurgia come anagoge:
«E quando ha unito (I'anima) individualmente alle parti del cosmo e a tutti i poteri divini
che le pervadono, questo conduce e affida I'anima alla custodia del demiurgo universale
e la rende esterna a tutta la materia e unita solo al logos eterno. Cio che intendo dire &
che essa collega I'anima individualmente al dio autogenerato e auto-mosso, e con il
potere intellettuale e adornante del cosmo che tutto sostiene, e con cid che conduce alla

verita intelligibile, e con i poteri perfezionati, realizzati e altri poteri demiurgici del dio, in

modo che I'anima teurgica sia perfettamente stabilita nelle attivita e nelle

77



intellezioni dei poteri demiurgici. Quindi, in effetti, deposita I'anima nel seno del dio

demiurgico nel suo insieme". 19
Inoltre, la conoscenza profetica acquisita attraverso I'ascesa divina di Dante pud essere
considerata una forma elevata di divinazione. Anche la Vergine Maria con le sette dame
che simboleggiano il potere divino femminile e operano a diversi livelli di coscienza e
realta, pud essere interpretata come Ecate, I'Anima del Mondo itinerante. Infine, la
richiesta di Dante alla Luce Suprema: «O Luce Suprema, Tu che ti sei elevata cosi al di
sopra delle menti dei mortali, restituisci alla mia memoria qualcosa della Tua epifania e
rendi la mia lingua cosi potente che io possa lasciare alle persone del futuro un barlume
della gloria che € Tua», & stata esaudita.'®” Infatti, Dante ha potuto conservare il ricordo
della sua epifania e, poiché il suo desiderio e la sua volonta sono ora sincroni con il
movimento del sole e delle stelle mossi dall'’Amore (cosi che I'anima teurgica &
perfettamente stabilita nelle attivita e nelle intellezioni dei poteri demiurgici), egli € ora in
grado di riprodurre il divino in versi mistici simbolici come imitazione dell'Opera Divina di
Dio, che pud condurre da uno stato di miseria alla forma piu alta di catarsi come stato di
beatitudine per mezzo di un atto teurgico verbale: la sua Commedia.

Ricapitolando: in questo capitolo la tesi ha spiegato che I'assenza del termine
teurgia nell'opera di Dante non €& sorprendente e non ha alcuna influenza sull'ipotesi
principale della tesi. Inoltre, il significato del termine teurgia come opera divina & stato
direttamente correlato al termine poema sacro di Dante. Inoltre, la tesi ha indicato
l'interpretazione della Vita nuova di Dante come un resoconto autobiografico
dell'iniziazione di Dante, e che in

questa fase iniziale Dante potesse aver appena iniziato a imparare a descrivere la sua vita

196 lamblichus, On the Mysteries. 292.4-14.
97 Dante, Alighieri, Commedia, Paradiso XXXIlI.67-72, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR consultato il 19.08.2013

78


http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR

simbolicamente. Inoltre, la decisione di non scrivere piu versi su Beatrice fino a quando
non fosse stato in grado, attraverso lo studio, di scrivere versi su di lei che non fossero
mai stati scritti prima per nessuna donna, dimostra che Dante era consapevole di essere
all'inizio del suo viaggio iniziatico. La tesi ha anche spiegato che le capacita poetiche di
Dante come capacita teurgiche consistevano in: la capacita iniziale di Dante di
descrivere e interpretare simbolicamente la sua vita come il modo per uscire dal suo
inferno biografico; la capacita intermedia di vedere e comprendere il simbolismo della
sua vita come un'interazione con agenzie simboliche che portano alla catarsi e come
contenuto del purgatorio biografico di Dante; e la capacita finale di raggiungere una
congiunzione anagogica con Dio come contenuto del paradiso biografico di Dante.
Inoltre, in questo capitolo la tesi ha indicato che I'anagoge di Dante gli consentira di
riprodurre la forma superiore della realta in versi mistici simbolici nella Commedia come

imitazione del divino e come modo per raggiungere la forma piu alta di catarsi.

8. Laricezione di Dante come arte teurgica

In quest'ultima fase, la tesi cerchera alcuni di questi viventes in hac vita, concentrandosi
sui metafisici e sui poeti direttamente coinvolti nella ricezione e nell'interpretazione
dell'opera di Dante alla fine del X*secolo. Non sara necessario dimostrare che essi
siano stati strappati da uno stato di miseria e condotti a uno stato di felicita dalla
Commedia di Dante; sara sufficiente dimostrare che essi condividevano l'idea che la
Commedia potesse essere interpretata come un atto teurgico.

L'interpretazione esoterica di Valli (1878-1931), come gia discusso nella tesi, ha il suo
grande valore nell'indagine dettagliata sui fedeli d'amore e nell'analisi del linguaggio
codificato e segreto della loro poesia.

Tuttavia, l'interpretazione di Valli della poesia dei fedeli d'amore si riferisce principalmente a

79



il loro ruolo politico nel conflitto tra il Papato romano e I'lmperatore, e mostra solo
intuizioni superficiali sul contenuto esoterico relativo alle tradizioni iniziatiche. %8 Valli,
rispondendo a un articolo critico del metafisico francese René Guénon (1886-1951) del
1929, sulla sua interpretazione dell'opera di Dante, conferma di non aver mai avuto
alcuna esperienza con le tradizioni iniziatiche.'®® Questo rappresentava I'argomento
principale di Guénon contro Valli: solo un iniziato poteva comprendere veramente
l'opera di Dante. 2%° Inoltre, Guénon spiega il senso anagogico di Dante come «per noi,
puod essere solo un senso iniziatico, metafisico nella sua essenza, che indica attraverso
i numerosi riferimenti, senza essere strettamente metafisico, un carattere esoterico
implicito».2°" Nel 1925 Guénon, nel suo libro L'Esotérisme de Dante, interpreto I'opera
di Dante dal punto di vista dei Cavalieri Templari, della Massoneria e del
Rosacrocianesimo, sottolineando che il vero esoterismo € qualcosa di diverso dalla
«religione esteriore».?%2 Inoltre, Guénon definisce la metafisica pura come «né pagana
né cristiana, ma universale».23 Secondo Guénon, la metafisica pura & presente anche
nell'opera di Dante e non & un effetto di un sincretismo superficiale. 2%4 Tuttavia, anche
se Guénon concorda implicitamente con l'esperienza di iniziazione di Dante, non mette
in relazione esplicita I'opera di Dante con la teurgia.

Per trovare un riferimento esplicito che colleghi I'opera di Dante alla teurgia, questo

articolo dovra esaminare un movimento intellettuale e artistico che si svilupp0 tra

198 Luigi Valli, Il Segrato della Croce e dell' Aquila nella Divina Commedia, (Bologna: N.
Zanichelli, 1922).

199 Valli, Il linguaggio. p. 665.

200 Valli, Il linguaggio. p. 665.

201 Guénon, I'ésotérisme. p. 6. mia traduzione. «Per noi, non puo che trattarsi di un senso
propriamente iniziatico, metafisico nella sua essenza, al quale si ricollegano molteplici dati che,
pur non essendo tutti di ordine puramente metafisico, presentano un carattere ugualmente
esoterico».

202 Guénon, I'ésotérisme. p. 7. mia traduzione “La metafisica pura non & né pagana né cristiana, &
universale”.

203 Guénon, L'esoterismo. p. 7.

204 Guénon, L'esoterismo. p. 7.

80



la fine del XX e l'inizio del *X secolo conosciuti come Simbolismo russo, in particolare la
sua "seconda ondata".?%> Verranno delineati solo alcuni elementi del Simbolismo russo
relativi all'argomento della tesi. Il primo elemento €, come riferisce Pyman, il mito
centrale del simbolismo russo "del viaggio spirituale, del pellegrinaggio... e in particolare
dell'nferno e del Purgatorio di Dante, la storia del viaggio dell'anima attraverso l'inferno
verso la riunione con Beatrice, che funge da figura di Sophia". 2%l secondo elemento &
la funzione artistica molto definita del mito della teurgia dei simbolisti.2°” Inoltre,
secondo Morrison, I'uso del termine teurgia nel simbolismo russo si riferisce "alle
capacita divine dei simbolisti, alla loro abilita di trasformare la creazione artistica in
creazione religiosa".2%® Ancora di piu, per i simbolisti Vladimir Solovyov (1853-1900) e
Andrej Bely (1880-1934), sempre secondo Morrison, "l'obiettivo di ogni attivita artistica
era la teurgia".2%® Uno dei documenti piu intriganti dei simbolisti & il saggio di Bely Sulla
teurgia, che sottolinea la sua fede nella natura teurgica dei simboli musicali e poetici e
nella loro capacita di modificare la percezione della realta.?’® Per il simbolista russo
Vyacheslav Ilvanov (1866-1949), I'arte era un tempio o un bosco sacro dello spirito, e la
poesia doveva essere ierofantica, incantatoria e solenne. 2" Pamela Davidson,
commentando la poesia di lvanov Infanzia, afferma: "Essa informa lo scopo della vita
dell'uomo, il significato dell'amore terreno, il corso della storia, vista come processo

teleologico, e la missione dell'arte,

205 Avril Pyman, A History of Russian Symbolism, (Cambridge [Inghilterra]; New York: Cambridge
University Press, 1994). p. 183.

206 Pyman, A History. p. 285.

207 Pyman, A History. p. 185.

208 Simon Alexander Morrison, Russian Opera and the Symbolist Movement, (Berkeley: University
of California Press, 2002). p. 8.

209 Morrison, Russian Opera, p. 116.

210 Morrison, Russian Opera, p. 7.

21" Pyman, A History. p. 185, 187.

81



definito in termini teurgici.”?'? Inoltre, secondo Davidson, Ivanov considerava Dante il
principale esponente dei suoi ideali spirituali.?’* Un ultimo esempio della ricezione
dell'opera di Dante da parte dei simbolisti russi come arte teurgica € l'idea di Solovyov di
Sophia come “corpo di Dio, materia della divinita permeata dal principio dell'unita
divina”. 2'* Inoltre, per Solovyov, la missione teurgica del poeta era quella di incarnare
Sophia nella realta materiale secondo una visione escatologica della presenza divina
nell'umanita e nel mondo creato.?’> Per Helleman, riconoscendo il successo di Solovyov
nei suoi sforzi come poeta teurgico, egli «& stato in grado di dare vita a Sophia».2'®
Inoltre, secondo Davidson, Solovyov trovo un riflesso delle sue idee su Sophia nel culto
della Vergine Maria e in particolare nella sua connessione con I'amore di Dante per
Beatrice.?'” Infine, la ricezione di Solovyov della Beatrice dantesca porto i simbolisti

russi a considerare Dante come un poeta di Sophia.?"®

9. Conclusione

Questa tesi ha proposto un'interpretazione esoterica del viaggio cosmologico di Dante,
discutendo l'ipotesi che la Commedia fosse stata concepita come un atto teurgico. Nella
sua prima parte, il documento ha offerto una panoramica generale dell'epoca di Dante,
sottolineando I'atmosfera culturale, politica e religiosa a Firenze e in Europa. Inoltre, il
linguaggio pratico di Dante, che riflette il suo coinvolgimento nei conflitti del suo tempo,
e stato interpretato in via preliminare come capace di rappresentare i simboli come

agenti guida verso I'obiettivo di un progresso spirituale.

2

2 Davidson, L'immaginazione poetica. p. 6.

213 Davidson, L'immaginazione poetica. p. 34.

214 Davidson, L'immaginazione poetica. p. 54.

215 Wendy Helleman, E. Slesinski Robert, La Sofia di Solovyov come appropriazione ottocentesca russa della
Beatrice dantesca (Lewiston, NY: Edwin Mellen Press, 2010). p. 317.

216 Helleman, Sophia di Solovyov. p. 318.

217 Davidson, The Poetic immagination. p. 63.

218 Davidson, L'immaginazione poetica. p. 72.

82



Successivamente, la tesi ha fornito una panoramica della teurgia, sottolineando la
tradizione teurgica e il suo adattamento cristiano in relazione a Pseudo-Dionigi
I'Areopagita. In questa parte, la tesi ha presentato un primo collegamento preliminare tra
la poesia sacra e la teurgia, sottolineando I'affermazione di Giamblico sulla qualita
catartica della commedia e della tragedia, gli oracoli caldei come raccolta di versi scritti
in versi omerici [esametri] e il ruolo sostanziale che i canti svolgono nei riti teurgici.
Inoltre, la tesi ha dimostrato che & possibile tracciare un percorso culturale di
trasmissione della teurgia, da Giamblico a Proclo fino a Pseudo-Dionigi I'Areopagita.
Successivamente, la tesi ha fornito le argomentazioni a sostegno dell'ipotesi principale
in cinque fasi. La prima fase ha discusso le prove dell'affiliazione esoterica di Dante, in
cui la valutazione della letteratura accademica sui fedeli d'amore ha dimostrato che
I'affiliazione di Dante a questo gruppo puo essere considerata plausibile e che gli
elementi principali della loro dottrina sono almeno compatibili con la teurgia verbale
ritualizzata di Proclo e Pseudo-Dionigi. Inoltre, questo lavoro, sottolineando le influenze
di Guido Cavalcanti e di Brunetto Latini sull'opera di Dante, ha suggerito che esistesse
una via culturale di trasmissione tra Dante e I'Oriente, attraverso la quale, almeno
oralmente, una specifica conoscenza teurgica potrebbe essere giunta a Dante. Inoltre,
la tesi ha anche suggerito che l'influenza culturale legata alla letteratura soteriologica
proveniente dalla Francia, in cui i peccati, le virtu, I'Amore personificato e una Natura
femminile personificata giocavano un ruolo importante, possa aver influenzato anche
l'opera di Dante. Nella seconda fase, l'indagine sulla comprensione dell'arte sacra da
parte di Dante ha dimostrato che il duplice scopo della Sacra Scrittura, secondo
Gregorio, era ancora influente e poteva essere applicato anche alla poesia. Inoltre, la
comprensione dell'arte sacra da parte di Dante, secondo la tesi, &€ chiaramente espressa
nella sua estensione delle definizioni di Tommaso dei quattro sensi del significato. La
tesi ha sottolineato in particolare il senso anagogico di Dante, in cui ha sviluppato un

esplicito senso soteriologico.

83



, ha chiaramente espresso la sua comprensione dell'arte sacra nell'estensione delle
definizioni di Tommaso dei quattro sensi del significato. La tesi ha sottolineato in
particolare il senso anagogico di Dante, in cui ha sviluppato una visione soteriologica
esplicita e inserito il concetto di liberta.

La tesi sostiene che la differenza che Dante operava tra teologo e poeta riguarda la
liberta ed & fondamentale per comprendere la sua poesia: il poeta & libero di cercare la
liberta, mentre il teologo € tenuto a cercare le leggi. Inoltre, un poeta pud creare nuovi
testi sacri, mentre un teologo pud solo interpretare quelli antichi. Inoltre, la tesi ha
dimostrato che Dante considerava la sua Commedia sacra quanto le Sacre Scritture,
che essa riguarda la catarsi e che il suo scopo pratico & esplicitamente soteriologico
per gli altri. Nella terza fase, la tesi, esaminando la letteratura accademica sul legame
tra Pseudo-Dionigi I'Areopagita e Dante, ha dimostrato una chiara influenza sull'opera
di Dante, in particolare la concezione della luce, I'apofatismo o teologia negativa,
I'ascesa mistica all'unificazione con Dio, le gerarchie angeliche, la rilevanza dei nomi
divini e la soteriologia per gli altri. Inoltre, la tesi ha dimostrato che l'influenza di
Pseudo-Dionigi sulla Commedia di Dante pu0 essere direttamente collegata alla
teurgia, almeno attraverso il suo obiettivo di partecipare al divino attraverso l'imitazione,
intesa come il punto piu alto del processo anagogico. Nella quarta fase la tesi ha offerto
un'interpretazione della Commedia come atto teurgico, suggerendo che il significato del
termine teurgia come opera divina pud essere correlato al termine poema sacro di
Dante. Inoltre, considerando /a Vita Nuova di Dante come un resoconto autobiografico
e iniziatico, la tesi ha interpretato la Commedia anche come un resoconto

autobiografico e iniziatico, sottolineando le capacita poetiche di Dante come

84



abilita teurgiche. Queste abilita sono: I'abilita iniziale di Dante di rappresentare e
interpretare simbolicamente la sua vita come il modo per uscire dal suo inferno
biografico; I'abilita intermedia di vedere e comprendere il simbolismo della sua vita come
un'interazione con agenzie simboliche che portano alla catarsi e come contenuto del
purgatorio biografico di Dante; e I'abilita finale di raggiungere una congiunzione
anagogica con Dio come contenuto del paradiso biografico di Dante. Inoltre, la tesi ha
indicato che I'anagoge biografica di Dante ha permesso a Dante di riprodurre la forma
superiore della realta in versi mistici simbolici nella Commedia come imitazione del
divino e come modo per raggiungere la forma piu alta di catarsi. Cosi, Dante ha
progettato la Commedia per realizzare, attraverso il senso anagogico (si ad
anagogicum, significatur exitus anime sancte ab huius corruptionis servitute ad eterne
glorie libertate), il suo obiettivo di liberare i viventi da uno stato di miseria e portarli a uno
stato di beatitudine (finis totius et partis est removere viventes in hac vita de statu
miserie et perducere ad statum felicitates). Nella quinta fase, la questione se il viaggio
cosmologico di Dante possa rappresentare una sorta di veicolo cosmologico per il
lettore ha trovato una risposta positiva attraverso la ricezione dell'opera di Dante da
parte del movimento simbolista russo, in cui I'opera di Dante & chiaramente associata
alla loro interpretazione dell'arte come atto teurgico.

Infine, la plausibilita dell'ipotesi principale della tesi & stata confermata attraverso
argomenti e prove coerenti, e pud quindi essere vista come un contributo alla

discussione accademica sull'interpretazione esoterica della Commedia di Dante.

85



10.

Bibliografia

Fonti primarie

1.

Alighieri, Dante, Vita Nuova, Princeton Dante Project, tradotto da Mark Musa,
all'indirizzo http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/ consultato il 15.08.2013

. Alighieri, Dante, Epistole, Societa Dantesca Italiana, (nota bene: tutte le

traduzioni da www.danteonline.it sono supervisionate dal consiglio scientifico
della Societa Dantesca Italiana, che seleziona singoli passaggi da diversi
traduttori) all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR , consultato
il

Alighieri, Dante, Epistole, Princeton Dante Project, tradotto da Paget Toynbee,
all'indirizzo http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html consultato il
26.08.2013

. Alighieri, Dante Lettera a Can Grande, di James Marchand dell'Universita

dell'lllinois, all'indirizzo
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html, consultato il
23.05.2013

Alighieri, Dante, Vita Nuova, Societa Dantesca Italiana, all'indirizzo

86


http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/
http://www.danteonline.it/
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=7&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/epistole.html%20accessed%2026.08.2013
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html
http://www9.georgetown.edu/faculty/jod/cangrande.english.html

http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR consultato il
12.07.2013

6. Alighieri, Dante, Commedia, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=0OR,
consultato il 23.05.2013

7. Alighieri, Dante, Rime, Societa Dantesca ltaliana, all'indirizzo
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
consultato il 14.08.2013

8. Alighieri, Dante, Convivio, Princeton Dante Project, tradotto da Richard
H. Lansing, all'indirizzo
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html consultato il 26.08.2013

9. Alain di Lille [Alanus de Insulis], The complaint of nature, (Yale studies in
English, v. 36 1908), traduzione di De planctu natura. di Douglas M.
Moffat. All'indirizzo
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp consultato il 13.08.2013

10. Tommaso d'Aquino, Summa Theologica, su
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm consultato il 28.08.2013

11. Aristotele, Metafisica, Aristotele in 23 volumi, volumi 17 e 18, tradotto da Hugh
Tredennick. (Cambridge, MA, Harvard University Press; Londra, William
Heinemann Ltd. 1933, 1989). all'indirizzo
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0052:
book=12:section=1072b consultato il 07.07.2013

12. Aristotele, Poetica, Aristotele in 23 volumi, vol. 23, tradotto da W.H. Fyfe.
(Cambridge, MA, Harvard University Press; Londra, William Heinemann Ltd.
1932.) all'indirizzo
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056
consultato il 28.09.2013

13.Boccaccio, Trattatello in Laude di Dante, all'indirizzo
http://www . liberliber.it/mediatecallibri/b/boccaccio/trattatello_in_laude di d
ante/pdfitratta_p.pdf. p. 21. consultato il 21.08.2013

14.lamblichus, Clarke Emma C. Dillon John M. Hershbell Jackson P.,
lamblichus, On the Mysteries, (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003).

15. Ficino, Marsilio, El Libro dell’Amore (Bivio Bibliotheca Virtuale).
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=EILibroDellAmo
re&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177

16. Latini, Brunetto, e Ciccuto Marcello, I/l Tesoretto (Milano: Rizzoli, 1985).

87


http://www.danteonline.it/english/opere.asp?idope=5&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=1&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
http://www.danteonline.it/italiano/opere.asp?idope=6&idlang=OR
http://etcweb.princeton.edu/dante/pdp/convivio.html%20accessed%2026.08.2013
http://www.fordham.edu/halsall/basis/alain-deplanctu.asp%20accessed%2013.08.2013
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm
http://www.newadvent.org/summa/1001.htm
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0052
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0056
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://www.liberliber.it/mediateca/libri/b/boccaccio/trattatello_in_laude_di_dante/pdf/tratta_p.pdf.%20p.%2021.%20accessed%2021.08.2013
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177
http://bivio.filosofia.sns.it/bvWorkPage.php?workTitleSign=ElLibroDellAmore&workAuthorSign=FicinoMarsilio&pbNumber=177

17.Pseudo-Dionigi, Scazzoso Piero, Ramelli llaria e Bellini Enzo, Tutte le Opere
(Milano: Bompiani, 2009).

18.Platone, Repubblica, Platone in dodici volumi, volumi 5 e 6, tradotto da Paul
Shorey. (Cambridge, MA, Harvard University Press; Londra, William Heinemann
Ltd. 1969.) all'indirizzo
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999. 01.016
consultato il 24.09.2013

19. Scotus Eriugena, Johannes, Libri Sancti Dionysii Areopagitae, quos Joannes
lerugena transtulit de Graeco in latinum, jubente ac postulante rege Carolo
Ludovici Imperatoris filio
all'indirizzo http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3 consultato il
27.08.2013

Fonti secondarie

1 Addey, Crystal "Oracles, Dreams and Astrology in lamblichus' De Mysteriis", in
Seeing with Different Eyes: Essays in Astrology and Divination, a cura di
Angela Voss Patrick Curry (Newcastle, Regno Unito: Cambridge Scholars

Pub., 2007).

2 Anderson, William, Dante the Maker (Londra; Boston: Routledge & Kegan Paul,
1980).

3 Aroux, E., Dante, Hérétique, Révolutionnaire et Socialiste; Révélations d'un

Catholique sur le Moyen Age (Parigi: J. Renouard, 1854).

4 Barsella, Susanna, In the Light of the Angels : Angelology and Cosmology in
Dante's Divina Commedia (Firenze: Olschki, 2010).

5 Binggeli, Bruno, Primum Mobile: Dantes Jenseitsreise und die Moderne
Kosmologie (Zurigo: Ammann, 2006).

6 Burns, Dylan, "Proclo e la liturgia teurgica di Pseudo-Dionigi",
Dionigi, XII ( 2004 ).

7 Cassell, Anthony, Guido K. Vernani "La controversia sulla Monarchia: uno
studio storico con traduzioni della Monarchia di Dante Alighieri, della
confutazione della Monarchia composta da Guido Vernani e della bolla di
Papa Giovanni XXIlI, Si fratrum", Catholic University of America Press,
(2004) <nhttp://site.ebrary.com/id/10282770>.

8 Chazelle, Celia M., "Immagini, libri e analfabeti: le lettere di papa Gregorio | a
Sereno di Marsiglia", Word & Image, 6 (1990), 138-53.

9 Contro, Primo, Dante Templare e Alchimista : la Pietra Filosofale nella
Divina Commedia : Inferno (Foggia: Bastogi, 1998).

88


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.016
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.016
http://www.binetti.ru/collectio/theologia/areopag/eccl.shtml#3
http://site.ebrary.com/id/10282770%3e

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

Cornish, Alison, Leggere le stelle di Dante (New Haven; Londra: Yale
University Press, 2000).

Cuccia, Andrea, Il Pensiero Esoterico nella Commedia di Dante (Soveria
Mannelli (Catanzaro): Rubbettino, 2009).

Davidson, Pamela, The Poetic Imagination of Vyacheslav lvanov. A
Russian Symbolist's Perception of Dante (Cambridge: Cambridge
University Press, 2009).

Dodds, E. R., "Nuova luce sugli oracoli caldei", H. Theolo. Review Harvard
Theological Review, 54 (1961), 263-73.

Dorothy, Majercik Ruth, Gli oracoli caldei: testo, traduzione e commento
(Leida; New York: E.J. Brill, 1989).

Guénon, René, L'Esotérisme de Dante (Parigi: les Editions traditionnelles,
1949).

lannucci, Amilcare A., Dante: Contemporary Perspectives (Toronto;
Buffalo: University of Toronto Press, 1997).

Insulis, Alanus ab, Anticlaudianus; or The Good and Perfect Man tradotto da
Sheridan James (Toronto: , J.Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1973).

Klinker, Wolf-Ulrich, Alanus ab Insulis : Entwicklung des Geistes als Michael-
Prinzip : mit einer Ubersetzung der Michael-Predigt des Alanus (Stoccarda:
Edition Hardenberg Verlag Freies Geistesleben, 1993).

Lansing, Richard H., Dante: the Critical Complex (New York: Routledge,
2003).

Mirsky, Mark, Dante, Eros & Kabbalah (Syracuse, N.Y.: Syracuse
University Press, 2003).

Moevs, Christian, The Metaphysics of Dante's '‘Comedy' (Oxford: Oxford
University Press, 2005).

Morrison, Simon Alexander, L'opera russa e il movimento simbolista
(Berkeley: University of California Press, 2002).

Olschki, Leonardo, L'escatologia maomettana e I'altro mondo di Dante
(Berkeley, Calif.: 1951).

Osserman, Robert, Geometria dell'universo: dalla Divina Commedia a
Riemann ed Einstein (Braunschweig; Wiesbaden: Vieweg, 1997).

Pyman, Avril, Una storia del simbolismo russo (Cambridge [Inghilterra]; New
York: Cambridge University Press, 1994).

89



26

27

28

29

30

31

32

33

Ricolfi, Alfonso, Studi sui Fedeli d’Amore: dai Poeti di Corte a Dante:
Simboli e Linguaggio Segreto (Foggia: Bastogi, 1983).

Sbacchi, Diego, La presenza di Dionigi Areopagita nel Paradiso di Dante
(Firenze: L.S. Olschki, 2006).

Shaw, Gregory, Theurgia e I'anima : il neoplatonismo di Giamblico
(University Park, Pa.: Pennsylvania State University Press, 1995).

Siorvanes, Lucas, Proclo: filosofia e scienza neoplatonica
(Edimburgo: Edinburgh Univ. Press, 1996).

Valli, Luigi, Il Linguaggio Segreto di Dante e dei "Fedeli d'’Amore"” (Milano: Luni,
1994).

Valli, Luigi, Il Segrato della Croce e dell' Aquila nella Divina Commedia
(Bologna: N. Zanichelli, 1922).

Latini, Brunetto, e Ciccuto Marcello, Il Tesoretto (Milano: Rizzoli, 1985).

Pseudo-Dionigi, Scazzoso Piero, Ramelli llaria e Bellini Enzo, Tutte le Opere
(Milano: Bompiani, 2009).

Fonti secondarie su Internet:

1.

Breve storia dell'lnquisizione su
http://rarebooks.library.nd.edu/digital/inquisition/collections/RBSC-
INQ:COLLECTION/info/brief_history consultato il 16.08.2013

. Cacciari, Massimo, Massimo Cacciari racconta Dante e la Divina

Commedia all'indirizzo
http://www.youtube.com/watch?v=LIvv6g2M418 consultato il 24.08.2013

Canfarini, Alberto, L'esoterismo di Dante Alighieri - Dante segreto - Celato
- Fedeli D'amore - Rosa Croce su http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ
al minuto 08:38 consultato il 13.08.2013

Compton, Todd. M., "La stretta di mano e I'abbraccio come segni di
riconoscimento” in John M. Lundquist e Stephen D. Ricks, eds. By

Study and Also By Faith.

The Neal A. Maxwell Institute for Religious Scholarship Brigham Young
University all'indirizzo
http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1 249
consultato il 13.07.2013

90


http://www.youtube.com/watch?v=Llvv6g2M4I8
http://www.youtube.com/watch?v=_WuZdsnyfpQ
http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1
http://maxwellinstitute.byu.edu/publications/books/?bookid=108&chapid=1

10.

11.

Cornish, Alison, Reading Dante's Stars, (New Haven; Londra: Yale
University Press, 2000). all'indirizzo
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797 front_1.pdf consultato il 18.08.2013

Holloway, Julia Bolton, -The Road Through Roncesvalles: Alfonsine
Formation of Brunetto Latini and Dante - Diplomacy and Literature in Robert
I. Burns, S.J. Emperor of Culture THE LIBRARY OF IBERIAN
RESOURCES ONLINE all'indirizzo
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf consultato il 15.07.2013

Liddell Henry George, Scott Robert The Online Liddell-Scott-Jones Greek-
English Lexicon all'indirizzo
http://lwww.tlg.uci.edu/Isj/#eid=49658&context=search consultato il
24.09.2013

Les Archives de littérature du Moyen Age (ARLIMA) all'indirizzo
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html consultato il 15.07.2013

Mclnerny Ralph, A History of Western Philosophy. Vol. Il (Chicago:
Regnery, 1963.) su
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212. consultato il
26.08.2013

Benedetto XV, Praeclara Summorum Enciclica di Papa Benedetto XV su Dante,
all'indirizzo

http://www.vatican.va/holy_father/benedict xv/encyclicals/documents/hf b en-
xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html consultato il 05.03.2013
consultato il 22.09.2013

Universita della Virginia Il mondo di Dante, Cronologia all'indirizzo
http://www.worldofdante.org/timeline.html consultato il 12.07.2013

12.Wetherbee, Winthrop, "Dante Alighieri", The Stanford Encyclopedia of

Philosophy (Edizione invernale 2011) all'indirizzo
http://plato.stanford.edu/entries/dante/ consultato il 27.08.2013

91


http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf%20%20accessed%2018.08.2013
http://www.yale.edu/yup/pdf/076797_front_1.pdf%20%20accessed%2018.08.2013
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf%20accessed%2015.07.2013
http://libro.uca.edu/alfonso10/emperor8.pdf%20accessed%2015.07.2013
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch
http://www.tlg.uci.edu/lsj/#eid%3D49658%26context%3Dsearch
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html%20accessed%2015.07.2013
http://www.arlima.net/ad/brunetto_latini.html%20accessed%2015.07.2013
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212
http://www2.nd.edu/Departments/Maritain/etext/hwp212
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html%20accessed%2005.03.2013
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html%20accessed%2005.03.2013
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xv/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-summorum_en.html%20accessed%2005.03.2013
http://www.worldofdante.org/timeline.html%20accesed%2012.07.2013
http://www.worldofdante.org/timeline.html%20accesed%2012.07.2013
http://plato.stanford.edu/entries/dante/
http://plato.stanford.edu/entries/dante/

